
 
 

   
 

WWW.KOIN-ED.ORG 

 
Les processions eucharistiques et mariales dans la 

tradition catholique : 
Théologie, histoire et les processions sacrées de 

Lourdes 
 

 
 

 

Document occasionnel N° 7 

Simon Uttley 

-Hospitalier- HNDL- 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



© Simon Uttley, 2026 
 

 

Table des matières 

Introduction ............................................................................................................. 3 

Fondements théologiques des processions catholiques .................................................... 3 

Racines bibliques et patristiques .......................................................................................... 3 

La signification théologique des processions .......................................................................... 4 

Les processions eucharistiques : Histoire et développement .............................................. 4 

Origines médiévales et la Fête du Corpus Christi ..................................................................... 4 

Controverse de la Réforme et réponse de la Contre-Réforme .................................................... 5 

Pratique contemporaine et normes canoniques ...................................................................... 6 

Processions mariales : Théologie et développement ........................................................ 6 

Fondements mariologiques ................................................................................................. 6 

Développement historique et expressions culturelles .............................................................. 7 

Développements post-conciliaires ........................................................................................ 8 

Les processions de Lourdes : Une synthèse unique ........................................................... 8 

Le contexte marial : Les apparitions de 1858 .......................................................................... 8 

La procession mariale aux flambeaux .................................................................................... 9 

La procession eucharistique : Développement et signification .................................................. 10 

Synthèse théologique : Marie et l'Eucharistie à Lourdes .......................................................... 11 

Conclusion ............................................................................................................... 12 

Références .............................................................................................................. 13 
 

 

 

 

 

 

 

 



© Simon Uttley, 2026 
 

 

Introduction 

Toute visite d'une journée à Lourdes comprendra la procession eucharistique l'après-midi, et, 
pour ceux qui souhaitent rester un peu plus tard, la procession aux flambeaux (mariale) le soir. 
Alors que pour certains, une visite aux bains constitue le moment fort, ou peut-être le fait de 
passer du temps à la grotte, pour beaucoup, les processions procurent un sentiment 
profondément émouvant de communauté et de vénération, accompagné d'un 
accompagnement musical bien exécuté fourni par les talentueux musiciens et compositeurs qui 
font de Lourdes leur demeure, au moins pendant une partie de l'année. Les processions 
religieuses sont un élément essentiel de la vie liturgique et dévotionnelle catholique depuis le 
christianisme primitif. Les processions présentent de multiples éléments théologiques et 
pastoraux. Principalement, elles témoignent publiquement de la foi de la communauté 
chrétienne : les processions eucharistiques créent un spectacle visible attestant de la croyance 
en la Présence Réelle du Christ dans l'Eucharistie ; les processions mariales manifestent une 
dévotion à la Bienheureuse Vierge Marie, et la dimension physique même de la procession 
parle de l'Église cheminant vers la vie éternelle (Congrégation pour le Culte Divin et la Discipline 
des Sacrements, 2001). Dans ce chapitre, nous examinerons : les processions eucharistiques et 
les processions mariales — avec une attention particulière à leur manifestation unique au 
Sanctuaire de Notre-Dame de Lourdes, où les deux traditions fleurirent depuis le dix-neuvième 
siècle. 
 

Fondements théologiques des processions catholiques 

Racines bibliques et patristiques 

Le fondement des processions religieuses a des racines tant dans l'Ancien que dans le Nouveau 
Testament. Par exemple, nous lisons l’existence de nombreuses liturgies processionnelles, telles 
que celles en lien avec le Temple de Jérusalem. Les Psaumes des montées (Psaumes 120–134) 
furent écrits pour accompagner les pèlerinages à Jérusalem lors des grandes fêtes, et le Psaume 
118 fut récité pendant les liturgies processionnelles lors de la Fête des Tabernacles (Harrelson, 
1990). Le Talmud décrit comment les fidèles processionnaient autour de l'autel en tenant des 
branches de saule tout en chantant des refrains liturgiques, ce qui établit un précédent pour la 
combinaison du mouvement, de la prière et de l'implication d'objets sacrés dans le culte jusqu'à 
nos jours. 
La procession la plus frappante que nous rencontrons dans le Nouveau Testament est l'entrée 
du Christ à Jérusalem, avec les foules criant « Hosanna au Fils de David » (Matthieu 21,9). 
Comme précurseur clair de la procession eucharistique, nous voyons les fidèles accompagnant 
Jésus à travers les espaces publics, réunissant le sacré et le profane. Plus tard, saint Paul utilisa 



© Simon Uttley, 2026 
 

 

une imagerie processionnelle pour décrire la vie chrétienne marquée par un Dieu qui « nous fait 
toujours triompher dans le Christ en nous menant dans son cortège triomphal » (2 Corinthiens 
2,14). 
Les premiers Pères de l'Église attestent l’existence de processions au sein de leur culture ; par 
exemple, tant saint Basile le Grand que saint Ambroise de Milan se réfèrent à la tradition 
ancienne des processions, accompagnées de chants (Bradshaw, 2002). Saint Jean Chrysostome 
se réfère fréquemment aux processions se déroulant lors des grandes fêtes telles que Pâques et 
les commémorations pour les martyrs dans ses Homélies sur les Statues prononcées à 
Antioche. Saint Augustin d'Hippone (354–430) écrit sur des processions similaires en Afrique du 
Nord dans ses Sermons et dans La Cité de Dieu (Augustin, 1998). 
 

La signification théologique des processions 

Le Directoire sur la piété populaire et la liturgie explique que les processions servent comme « 
signe de la condition de l'Église, du pèlerinage du Peuple de Dieu, avec le Christ et derrière le 
Christ, conscient que dans ce monde il n'a pas de demeure durable » (Congrégation pour le 
Culte Divin et la Discipline des Sacrements, 2001 : 247). Cela reflète l'enseignement scripturaire 
selon lequel les chrétiens sont « étrangers et pèlerins sur la terre » (Hébreux 11,13), cheminant 
vers la Jérusalem céleste. 
Deuxièmement, les processions fonctionnent comme « signe du témoignage à la foi que toute 
communauté chrétienne est obligée de rendre au Seigneur dans les structures de la société 
civile » (Congrégation pour le Culte Divin et la Discipline des Sacrements, 2001 : 247). Dans un 
monde de plus en plus sécularisé où l'expression religieuse est de plus en plus privatisée, les 
processions publiques constituent une déclaration contre-culturelle de la dimension sociale de 
la foi et de la centralité du Christ dans tous les aspects de l'existence humaine. 
Troisièmement, les processions réalisent « la tâche missionnaire de l'Église qui remonte à ses 
origines et au commandement du Seigneur » de proclamer l'Évangile à toutes les nations 
(Matthieu 28,19–20). En affichant des symboles dans les espaces publics, cela non seulement 
perturbe la séparation binaire du sacré et du profane, mais invite également ceux qui se 
trouvent en dehors de ses frontières visibles à rencontrer le Christ et sa Mère. 
 

Les processions eucharistiques : Histoire et développement 

Origines médiévales et la Fête du Corpus Christi 

Nonobstant la provenance ancienne des processions comme expliqué ci-dessus, la procession 
eucharistique, telle que pratiquée à Lourdes et dans de nombreux autres contextes à travers le 
globe, et caractérisée par le port de l'Hostie consacrée à travers les espaces publics, est 



© Simon Uttley, 2026 
 

 

spécifiquement associée à l'établissement de la Fête du Corpus Christi au treizième siècle. La 
fête eut son origine à travers les expériences mystiques de sainte Julienne de Mont Cornillon 
(1192–1258), une religieuse augustine belge qui eut une vision d'une pleine lune avec une 
tache assombrie, que le Christ lui montra comme représentant l'absence d'une fête liturgique 
honorant le Saint-Sacrement (Rubin, 1991). 
Lorsque Julienne partagea sa vision avec Jacques Pantaléon, l'archidiacre de Liège, celui-ci la 
mit en avant et en 1246, l'évêque Robert de Thourotte de Liège institua la fête pour son 
diocèse. Lorsque Pantaléon fut élu Pape Urbain IV en 1261, il étendit la fête à l'Église 
universelle à travers la bulle papale Transiturus de hoc mundo (1264). Le décret fut confirmé 
par le Pape Clément V au Concile de Vienne (1311–1312) et promulgué davantage par le Pape 
Jean XXII en 1317 (Miri Rubin, 1991). 
Le Pape Urbain IV commissionna nul autre qu'un érudit tel que Thomas d'Aquin pour composer 
l'office liturgique pour la fête, ce qui produisit certains des hymnes les plus profonds et les plus 
durables de l'Église, notamment le Pange Lingua Gloriosi, le Tantum Ergo, et l'O Salutaris 
Hostia. Ces textes reflètent la compréhension thomiste de la Présence Réelle et de la 
transsubstantiation, telle que récemment définie par le Quatrième Concile du Latran (1215). 
La première procession eucharistique documentée se déroula à Cologne, en Allemagne, dans 
les années 1270 (Palazzo, 2014), mais au quatorzième siècle, la pratique de processionner avec 
le Saint-Sacrement lors du Corpus Christi fut adoptée à travers toute l'Europe. Dans les cadres 
urbains, à travers les rues de la ville, à la campagne, elles négociaient les champs, s'arrêtant 
souvent à quatre autels extérieurs où l'un des quatre Évangiles était proclamé, suivi de prières 
et se concluant par la Bénédiction du Saint-Sacrement. 
 

Controverse de la Réforme et réponse de la Contre-Réforme 

La Réforme protestante présenta des défis substantiels à la dévotion eucharistique. Tandis que 
des réformateurs tels que Martin Luther et Jean Calvin maintinrent personnellement les 
doctrines traditionnelles concernant la virginité et l'impeccabilité de Marie, ils considéraient les 
pratiques eucharistiques catholiques — particulièrement les processions et l'adoration — 
comme concurrençant le rôle médiateur exclusif du Christ (McGrath, 2013). L’accent mis par 
des réformateurs sur sola fide et sola scriptura les poussa à rejeter ce qu'ils percevaient comme 
des pratiques « superstitieuses » non explicitement référencées dans l'Écriture. 
Andreas Karlstadt, Huldrych Zwingli et Jean Calvin appelèrent au retrait des images religieuses 
et des pratiques dévotionnelles, citant la prohibition du Décalogue des images gravées. Des 
mouvements iconoclastes majeurs furent observés à Zurich (1523), Copenhague (1530), 
Münster (1534), Genève (1535) et Augsbourg (1537), laissant beaucoup d'art religieux, ainsi que 
les ornements utilisés dans les processions, soit endommagés soit détruits (Eire, 1986). 



© Simon Uttley, 2026 
 

 

La réponse de l'Église vint sous la forme du Concile de Trente (1545–1563) qui condamna 
catégoriquement les défis protestants concernant la doctrine eucharistique. Dans son décret 
sur l'Eucharistie (1551), le Concile affirma explicitement que « le Très Saint Sacrement doit être 
honoré par des célébrations festives extraordinaires et porté solennellement d'un lieu à un 
autre en processions selon le rite et la coutume universels louables de la sainte Église » (Concile 
de Trente, 1551, Session 13). Cet enseignement réaffirme la légitimité et l'importance des 
processions eucharistiques comme manifestations appropriées de la foi en la Présence Réelle. 
La période post-tridentine connut une résurgence de la dévotion eucharistique, exemplifiée par 
des processions du Corpus Christi de plus en plus élaborées. Durant l'ère baroque, ces 
processions intégrèrent parfois des éléments liturgiques supplémentaires, incluant des chars 
dépeignant diverses scènes religieuses. Les autorités ecclésiastiques trouvèrent 
occasionnellement nécessaire de rediriger l'attention vers le foyer eucharistique de ces 
célébrations (Schillebeeckx, 1968). 
 

Pratique contemporaine et normes canoniques 

Le Deuxième Concile du Vatican maintint l'enseignement traditionnel de l'Église tout en 
encourageant son intégration avec les principes liturgiques contemporains. Le Canon 944 du 
Code de Droit Canonique de 1983 stipule : « Lorsque cela peut être fait au jugement de 
l'évêque diocésain, comme témoignage public de la vénération envers la Très Sainte 
Eucharistie, une procession doit être conduite à travers les rues publiques, spécialement lors de 
la solennité du Corps et du Sang du Christ » (Canon 944). 
Le Cérémonial des Évêques caractérise les processions du Corpus Christi comme « désirables » 
et offre des rubriques détaillées pour leur observance (Congrégation pour le Culte Divin, 1985 : 
386). Le manuel rituel La Sainte Communion et le Culte de l'Eucharistie en dehors de la Messe 
stipule que les processions devraient typiquement procéder d'une église à une autre, bien 
qu'elles puissent retourner à leur point d'origine si nécessaire. Les processions limitées 
uniquement à l'intérieur d'un bâtiment d'église sont désormais interdites, soulignant l'aspect 
de témoignage communautaire de la tradition (Congrégation pour les Sacrements et le Culte 
Divin, 1973). 
 

Processions mariales : Théologie et développement 

Fondements mariologiques 

Le Flambeau, ou Procession aux flambeaux, est, pour de nombreux pèlerins à Lourdes, la 
conclusion frappante de la journée, avec la vue des bougies brûlant le long de l'esplanade et la 
statue illuminée de Notre-Dame portée en hauteur. Le fondement théologique de telles 



© Simon Uttley, 2026 
 

 

processions est la compréhension catholique du rôle unique de Marie dans l'histoire du salut et 
de son intercession continue dans la prière. Le Deuxième Concile de Nicée (787) établit une 
hiérarchie à trois niveaux de culte : la latrie (adoration) est due à Dieu seul ; l'hyperdulie 
(vénération spéciale) est appropriée pour Marie comme la Mère de Dieu ; et la dulie 
(vénération) est donnée aux saints (Tanner, 1990). Les processions mariales expriment 
l'hyperdulie, honorant la dignité singulière de Marie sans compromettre le culte dû à Dieu seul, 
une compréhension qui peut être difficile pour les chrétiens d'autres traditions, où cette 
approche n'est pas la norme. 
Le Catéchisme de l'Église Catholique place la dévotion mariale dans le cadre plus large de la 
piété populaire : « Le sens religieux du peuple chrétien a toujours trouvé son expression dans 
diverses formes de piété entourant la vie sacramentelle de l'Église, telles que la vénération des 
reliques, les visites aux sanctuaires, les pèlerinages, les processions, le chemin de croix, les 
danses religieuses, le rosaire, les médailles, etc. » (Catéchisme de l'Église Catholique, 1679). 
L'Église « favorise les formes authentiques de piété populaire » tout en s'assurant qu'elles 
restent correctement orientées vers le Christ et sont intégrées de manière cohérente avec la vie 
sacramentelle. 
 

Développement historique et expressions culturelles 

Les processions mariales se développèrent organiquement à travers l'histoire chrétienne, 
souvent associées à des jours de fête particuliers, des apparitions, ou des dévotions locales. La 
période médiévale vit une croissance significative de la dévotion mariale, avec des processions 
devenant familières durant le mois de mai et lors des grandes fêtes mariales telles que 
l'Annonciation (25 mars), l'Assomption (15 août), et l'Immaculée Conception (8 décembre). 
La période baroque fut témoin d'expressions particulièrement élaborées de la piété mariale, 
incluant des processions colorées mettant en vedette des confréries, des autorités civiques, et 
d'autres dignitaires. Ces processions s'appuyaient souvent sur les traditions culturelles locales 
pour créer une riche diversité d'expression, unifiée par un sens partagé de signification et des 
thèmes mariologiques communs (Carroll, 1986). En Espagne, en France, en Italie, en Autriche et 
en Bavière, les processions mariales devinrent ancrées comme événements religieux et 
civiques, avec certaines traditions se poursuivant jusqu'à nos jours. 
Au dix-neuvième et au début du vingtième siècle, les processions de mai furent communes, 
avec des paroisses organisant des processions avec des enfants vêtus de blanc, escortant une 
statue de Marie à travers la communauté locale, se concluant souvent par une cérémonie de « 
couronnement de mai » avec une jeune fille, choisie comme « Reine de mai ». Ces processions 
servaient des fonctions catéchétiques et de construction communautaire importantes, 
particulièrement dans les communautés catholiques immigrantes cherchant leur propre 
identité (Dolan, 1985). 



© Simon Uttley, 2026 
 

 

 

Développements post-conciliaires 

Les décennies suivant le Deuxième Concile du Vatican (1962–1965) virent un déclin notable des 
coutumes dévotionnelles traditionnelles, incluant les processions mariales, à travers de 
nombreuses nations occidentales. Cette réduction fut attribuable à divers facteurs : des 
réformes liturgiques qui soulignèrent l'importance de l'Eucharistie, des sensibilités 
œcuméniques concernant les pratiques jugées problématiques par les protestants, et des 
transformations culturelles plus larges liées à la sécularisation et aux bouleversements sociaux 
des années 1960 et 1970 (Chinnici, 1996). 
Malheureusement, beaucoup de ceux qui pensaient comprendre l'importance du Deuxième 
Concile du Vatican n'avaient soit pas lu les documents, soit pas compris comment le Concile se 
situait au sein, et non à part, du voyage multi-séculaire de l'Église pèlerine. Le Concile lui-même 
affirma fortement la valeur de la dévotion mariale. La constitution dogmatique Lumen Gentium 
consacra son huitième chapitre à « La Bienheureuse Vierge Marie, Mère de Dieu, dans le 
Mystère du Christ et de l'Église », plaçant soigneusement la mariologie dans la christologie et 
l'ecclésiologie. L'exhortation apostolique du Pape Paul VI Marialis Cultus (1974) offrit des 
orientations pour renouveler la dévotion mariale en accord avec les principes conciliaires, 
affirmant explicitement la valeur des processions lorsqu'elles sont célébrées correctement. 
Ces dernières années, il y eut une résurgence de l'intérêt pour les pratiques dévotionnelles 
traditionnelles, incluant les processions mariales. La profonde dévotion mariale du Pape Jean-
Paul II, exprimée dans sa devise papale Totus Tuus (« Tout à Toi »), et sa lettre apostolique 
Rosarium Virginis Mariae (2002) encouragèrent une appréciation renouvelée pour la piété 
mariale. Pour beaucoup de jeunes, il y a un vrai désir de découvrir pour la première fois le 
trésor de la foi qui, pendant presque deux générations, sembla à certains avoir été érodé, soit 
par négligence soit même par hostilité, le plus souvent de l'intérieur de l'Église. Des initiatives 
contemporaines, telles que la Grande Procession Mariale inaugurée à Los Angeles en 2011, 
démontrent la vitalité continue de cette tradition (Queen of Angels Foundation, 2011). 
 

Les processions de Lourdes : Une synthèse unique 

Le contexte marial : Les apparitions de 1858 

Les processions à Lourdes devraient être vues dans le contexte des apparitions mariales à 
sainte Bernadette Soubirous. Entre le 11 février et le 16 juillet 1858, la Bienheureuse Vierge 
Marie apparut dix-huit fois à la jeune paysanne de quatorze ans à la Grotte de Massabielle sur 
les rives de la rivière Gave (Uttley, 2025). Durant ces apparitions, « la dame » s'identifia comme 
« l'Immaculée Conception », confirmant ainsi le dogme proclamé par le Pape Pie IX quatre ans 



© Simon Uttley, 2026 
 

 

auparavant (1854). « La dame », ultérieurement confirmée comme la Mère de Dieu, ordonna à 
Bernadette d'« Aller dire aux prêtres que l'on vienne ici en procession » et de « faire construire 
une chapelle ici » (Harris, 1999). 
Cette demande explicite de processions différencie notamment Lourdes de nombreux autres 
sites d'apparitions mariales. L'instruction de Marie établit la dévotion processionnelle comme 
composante essentielle de l'identité du sanctuaire dès son origine. Mgr Laurence de Tarbes 
reconnut formellement la nature surnaturelle des apparitions en 1862, et le sanctuaire évolua 
rapidement en l'une des destinations de pèlerinage les plus importantes du catholicisme 
(Kaufman, 2005). 
 

La procession mariale aux flambeaux 

La procession mariale, également connue comme la procession aux flambeaux, est conduite au 
Sanctuaire de Notre-Dame de Lourdes depuis 1872. La tradition de porter des bougies durant la 
procession a des antécédents datant d'une période antérieure : lors de la troisième apparition 
le 18 février 1858, l'une des compagnes de Bernadette porta une bougie à la grotte, et par la 
suite, Bernadette elle-même apporta constamment une bougie à ses rencontres avec la Vierge 
(Harris, 1999). 
L'établissement formel de la procession aux flambeaux est attribué au Père Marie-Antoine, un 
frère capucin connu comme le « Saint de Toulouse », qui introduisit la pratique en 1863. La 
procession fut régularisée et devint une occurrence quotidienne à partir de 1872 (Sanctuaire 
Notre-Dame de Lourdes, 2024). La procession a lieu chaque soir à 21h00 de Pâques au 1er 
novembre, incarnant la demande de Marie pour que les gens « viennent ici en procession ». 
La procession adhère à un itinéraire désigné, commençant à la Grotte et avançant le long de 
l'esplanade pour culminer à la place devant la Basilique du Rosaire. Les pèlerins portent des 
bougies protégées par des pare-vent en papier inscrits avec l'Ave Maria de Lourdes, formant 
une procession de lumière qui est devenue l'une des images les plus emblématiques du 
sanctuaire. Une réplique de la statue Cabuchet de Notre-Dame de Lourdes est portée à l'avant 
de la procession, accompagnée de bannières de pèlerinage de groupes représentant diverses 
nations, régions et groupes de pèlerinage. 
Le foyer spirituel de la procession aux flambeaux est le Saint Rosaire. Alors que les pèlerins 
processionent, ils récitent les mystères appropriés selon le jour de la semaine : les Mystères 
Joyeux les lundis et samedis, les Mystères Douloureux les mardis et vendredis, les Mystères 
Glorieux les dimanches et mercredis, et les Mystères Lumineux les jeudis. De brèves 
méditations en plusieurs langues introduisent chaque dizaine, empêchant les prières de devenir 
une simple récitation routinière. L'Ave Maria est chanté en de nombreuses langues, créant une 
puissante expression de l'universalité de l'Église (Lourdes France, 2024). 



© Simon Uttley, 2026 
 

 

La procession culmine avec le chant de l'Hymne de Lourdes avec des versets en différentes 
langues, suivi de prières d'intercession et du Laudate Mariam. Les évêques et les prêtres 
présents accordent des bénédictions aux pèlerins assemblés, et les participants échangent le 
signe de la paix avant de partir. La cérémonie incarne magnifiquement la communio sanctorum 
— la communion des saints — alors que les chrétiens de chaque continent s'unissent dans la 
prière à la Mère de Dieu. 
 

La procession eucharistique : Développement et signification 

Tandis que la procession mariale répondit directement à la demande de Notre-Dame, la 
procession eucharistique à Lourdes fut établie quelque peu plus tard, en 1874. La procession 
acquit une importance particulière suite aux événements du 22 août 1888, lorsque la première 
bénédiction des malades avec le Saint-Sacrement eut lieu durant une procession. Durant cet 
événement, Pierre Delanoy, qui souffrait d'ataxie, connut une guérison instantanée alors que 
l'ostensoir passait. Cet événement représenta le premier miracle eucharistique documenté à 
Lourdes et marqua un moment pivot dans la vie dévotionnelle du sanctuaire (Real Presence 
Eucharistic Education and Adoration Association, 2006). 
Suite à 1888, la proportion de guérisons miraculeuses se produisant durant la procession 
eucharistique augmenta dramatiquement. La documentation médicale de la période montre 
que les guérisons au passage du Saint-Sacrement passèrent d'un sixième des guérisons totales à 
éventuellement dépasser soixante pour cent en 1898. Le Dr Boissarie, président du Bureau 
Médical de Lourdes, nota que « depuis dix ou douze ans, le grand rendez-vous où l'hommage le 
plus profond a été rendu à l'Eucharistie est Lourdes » (Boissarie, cité dans Les Miracles 
historiques du Saint Sacrement). Ces manifestations démontrèrent puissamment 
l'enseignement catholique sur la Présence Réelle et renforcèrent le lien entre la dévotion 
eucharistique et la guérison divine (Boissarie, 1907). 
La procession eucharistique d'aujourd'hui a lieu quotidiennement à 17h00 du 25 mars (Fête de 
l'Annonciation) au 1er novembre (Toussaint). La procession commence au podium sur la prairie 
du sanctuaire et processionne à travers l'esplanade pour se conclure à la Basilique souterraine 
Saint-Pie X. Avant de processionner, le prêtre président proclame : « Marchons avec le Seigneur 
puisqu'Il marche avec nous », résumant la compréhension théologique des processions comme 
accompagnement mutuel — le Christ accompagnant son peuple et son peuple suivant le Christ 
(Sanctuaire Notre-Dame de Lourdes, 2025). 
Les malades (pèlerins malades) occupent une position d'honneur, étant assistés par des 
bénévoles et positionnés à l'avant de la procession et de l'assemblée. Cet arrangement signifie 
la préoccupation préférentielle de Jésus pour les malades et les souffrants, ainsi que leur droit 
spécial à son pouvoir de guérison. Le prêtre porte le Saint-Sacrement dans un ostensoir, 
protégé par un voile huméral, avec un dais tenu au-dessus par des assistants. La procession est 



© Simon Uttley, 2026 
 

 

illuminée par des bougies et de l'encens, accompagnée d'hymnes de louange chantés en 
plusieurs langues. 
En atteignant la basilique, la procession se conclut par une période d'adoration eucharistique et 
la bénédiction des malades. Sainte Bernadette elle-même témoigna du pouvoir de la dévotion 
eucharistique, affirmant que « L'Eucharistie baigne l'âme tourmentée dans la lumière et 
l'amour » (citée dans Sanctuaire Notre-Dame de Lourdes, 2025). Cette déclaration, née de ses 
propres expériences profondes à Lourdes, articule le potentiel transformateur que l'Église 
perçoit dans la rencontre priante avec le Christ dans le Saint-Sacrement. 
 

Synthèse théologique : Marie et l'Eucharistie à Lourdes 

La double tradition des processions mariales et eucharistiques à Lourdes incarne de profondes 
vérités théologiques sur la relation entre Marie et l'Eucharistie. La demande de Marie pour des 
processions trouve son accomplissement ultime non seulement dans les processions mariales 
mais dans les processions qui honorent son Fils présent dans le Saint-Sacrement. Comme 
l'observa l'auteur-prêtre des Miracles historiques du Saint Sacrement : « C'est Marie à Lourdes 
qui a vraiment préparé le triomphe eucharistique de Son Fils » (cité dans Real Presence 
Eucharistic Education and Adoration Association, 2006). 
Cette relation reflète la nature christocentrique de la dévotion mariale authentique. Le rôle de 
Marie est toujours de conduire les fidèles au Christ, comme elle le fit aux noces de Cana 
lorsqu'elle donna instruction aux serviteurs : « Faites tout ce qu'il vous dira » (Jean 2,5). Le 
Deuxième Concile du Vatican enseigna que Marie « brille... comme modèle de vertus pour 
toute la communauté des élus » et que la dévotion envers elle « diffère essentiellement du 
culte d'adoration qui est offert au Verbe incarné... elle favorise grandement ce culte » (Lumen 
Gentium, 66–67, 1964). 
Les processions à Lourdes montrent également la dimension ecclésiologique tant de la dévotion 
mariale qu'eucharistique. L'Église processionne comme un peuple pèlerin, uni autour du 
Seigneur eucharistique et sous le soin maternel de Marie. La présence de pèlerins de chaque 
continent, priant en de nombreuses langues mais unis dans une foi commune, sert comme 
signe visible de la catholicité de l'Église. La place éminente accordée aux malades rappelle que 
l'Église est, dans la phrase mémorable du Pape François, « un hôpital de campagne », existant 
principalement pour ministrer aux blessés et aux brisés. 
De plus, les processions à Lourdes exemplifient l'intégration de la piété sacramentelle et 
populaire qui caractérisa la spiritualité catholique authentique avant l'émergence de tendances 
rationalistes, qui parfois séparèrent ces dimensions. Ces processions ne sont pas des substituts 
pour la Messe mais plutôt des extensions de la célébration eucharistique. Elles créent des 
espaces où la liturgie formelle et la dévotion populaire s'interpénètrent, où la prière est 
simultanément personnelle et communautaire, contemplative et active. 



© Simon Uttley, 2026 
 

 

 

Conclusion 

Les processions eucharistiques et mariales représentent des manifestations durables de la 
dévotion catholique qui intègrent des précédents bibliques, des coutumes patristiques, des 
développements médiévaux, et une revitalisation contemporaine. Ces processions remplissent 
de multiples objectifs théologiques : elles servent comme attestations publiques de la foi en la 
Présence Réelle et de la vénération de la Mère de Dieu ; elles symbolisent le caractère pèlerin 
du voyage de l'Église vers la vie éternelle ; et elles fonctionnent comme actes évangéliques à 
travers la démonstration visible de la croyance chrétienne dans une sphère publique de plus en 
plus séculière. 
Les processions à Lourdes incarnent une intégration distinctive de ces traditions, fondée dans 
l'orientation explicite de la Bienheureuse Vierge Marie et cultivée sur presque deux siècles 
d'observance dévotionnelle. La procession aux flambeaux nocturne, caractérisée par ses flots 
de lumière de bougies et ses prières multilingues, ainsi que la procession eucharistique 
quotidienne, soulignant les malades et la démonstration du pouvoir de guérison du Christ, se 
sont établies comme caractéristiques emblématiques de l'expérience du pèlerinage à Lourdes. 
Dans une ère marquée par la privatisation croissante de la religion et le déclin des expressions 
publiques de la foi, les processions à Lourdes et des dévotions similaires à travers le monde 
catholique servent comme témoignage contre-culturel aux facettes sociales et communautaires 
du christianisme. Elles réaffirment aux croyants modernes que la foi n'est pas seulement un 
sentiment privé mais une vérité à proclamer, célébrer et pratiquer publiquement. 
Les miracles de guérison associés particulièrement à la procession eucharistique à Lourdes 
servent comme signes de l'activité continue de Dieu dans le monde et comme invitations à une 
foi plus profonde. Ils rappellent la promesse de Jésus que « ces signes accompagneront ceux qui 
croient » (Marc 16,17) et démontrent que l'âge des miracles n'est pas passé. Ces manifestations 
extraordinaires de la puissance divine rappellent simultanément aux croyants que la guérison 
de Dieu englobe non seulement la restauration physique mais la transformation spirituelle, la 
guérison ultime étant la conversion du cœur et la réconciliation avec Dieu. 
Ultimement, les processions à Lourdes exemplifient l'interconnexion profonde entre la 
christologie, l'ecclésiologie et la mariologie qui caractérise la théologie catholique à son plus 
riche. Marie guide les fidèles vers son Fils ; le Christ guérit et bénit Ses fidèles ; et l'Église 
procède comme un peuple pèlerin, cheminant à travers ce monde vers la Jérusalem céleste. 
Dans ce mouvement sacré de prière, de chant et de dévotion communautaire, le mystère de 
l'histoire du salut est renouvelé, et les pèlerins rencontrent à la fois la Mère de Dieu et le 
Seigneur eucharistique qui est « le chemin, la vérité et la vie » (Jean 14,6). 
 
 



© Simon Uttley, 2026 
 

 

 

Références 

Augustin d'Hippone. (1998). La cité de Dieu (H. Bettenson, Trad.). Penguin Classics. (Œuvre 
originale achevée en 426) 
 
Boissarie, P. (1907). Les Miracles historiques du Saint Sacrement. Téqui. 
 
Bradshaw, P. F. (2002). The search for the origins of Christian worship (2e éd.). Oxford 
University Press. 
 
Carroll, M. P. (1986). The cult of the Virgin Mary: Psychological origins. Princeton University 
Press. 
 
Catéchisme de l'Église Catholique. (1993). Libreria Editrice Vaticana. 
 
Chinnici, J. (1996). Liturgy and contemplation. Dans E. A. Livingstone (Éd.), Studia Liturgica, 
26(1), 46–64. 
 
Claude.ai sifting and literature reviews 
 
Code de Droit Canonique. (1983). Canon 944. 
 
Congrégation pour le Culte Divin. (1985). Cérémonial des Évêques. Liturgical Press. 
 
Congrégation pour le Culte Divin et la Discipline des Sacrements. (2001). Directoire sur la piété 
populaire et la liturgie : Principes et orientations. Libreria Editrice Vaticana. 
 
Congrégation pour les Sacrements et le Culte Divin. (1973). La Sainte Communion et le Culte de 
l'Eucharistie en dehors de la Messe. Libreria Editrice Vaticana. 
 
Concile de Trente. (1551). Décret sur le très saint sacrement de l'Eucharistie, Session 13. 
 
Dolan, J. P. (1985). The American Catholic experience: A history from colonial times to the 
present. Doubleday. 
 
Eire, C. M. N. (1986). War against the idols: The reformation of worship from Erasmus to Calvin. 
Cambridge University Press. 



© Simon Uttley, 2026 
 

 

 
Harrelson, W. (1990). The Psalms. Dans D. N. Freedman (Éd.), The Anchor Bible Dictionary (Vol. 
5, pp. 522–536). Doubleday. 
 
Harris, R. (1999). Lourdes: Body and spirit in the secular age. Viking. 
 
Jean-Paul II. (2002). Rosarium Virginis Mariae [Lettre apostolique]. Libreria Editrice Vaticana. 
 
Kaufman, S. A. (2005). Consuming visions: Mass culture and the Lourdes shrine. Cornell 
University Press. 
 
Lourdes France. (2024). Coming to Lourdes in procession. https://www.lourdes-
france.com/en/coming-to-lourdes-in-procession/ 
 
McGrath, A. E. (2013). Reformation thought: An introduction (4e éd.). Wiley-Blackwell. 
 
Palazzo, E. (2014). L'invention chrétienne des cinq sens dans la liturgie et l'art au Moyen Âge. 
Éditions du Cerf. 
 
Paul VI. (1974). Marialis Cultus [Exhortation apostolique]. Libreria Editrice Vaticana. 
 
Queen of Angels Foundation. (2011). Marian processions. 
https://www.thequeenofangels.com/processions/marian-processions/ 
 
Real Presence Eucharistic Education and Adoration Association. (2006). Lourdes, France, 1888. 
http://www.therealpresence.org/eucharst/mir/english_pdf/Lourdes.pdf 
 
Rubin, M. (1991). Corpus Christi: The Eucharist in late medieval culture. Cambridge University 
Press. 
 
Sanctuaire Notre-Dame de Lourdes. (2024). The Eucharistic procession. https://www.lourdes-
france.com/en/day-pilgrims/the-eucharistic-procession/ 
 
Sanctuaire Notre-Dame de Lourdes. (2025). Torchlight rosary. https://www.lourdes-
france.com/en/day-pilgrims/torchlight-procession/ 
 
Schillebeeckx, E. (1968). The Eucharist (N. D. Smith, Trad.). Sheed & Ward. 
 



© Simon Uttley, 2026 
 

 

Deuxième Concile du Vatican. (1964). Lumen Gentium [Constitution dogmatique sur l'Église]. 
Libreria Editrice Vaticana. 
 
Tanner, N. P. (Éd.). (1990). Decrees of the ecumenical councils (Vol. 1). Sheed & Ward. 
 
Uttley, S.R. (2025). Lourdes, the apparitions and what this teaches us. London: 
KoinoniaEducational https://www.koinonia-educational.com/2025/12/29/lourdes-the-
apparitions-and-what-this-teaches-us-simon-uttley/ 


