I WWW.KOIN-ED.ORG I

Les processions eucharistiques et mariales dans la
tradition catholique :

Théologie, histoire et les processions sacrées de
Lourdes

Document occasionnel N° 7
Simon Uttley

-Hospitalier- HNDL-




Table des matiéres

71 7o Yo [7 ot 1 [ o TN 3
Fondements théologiques des processions catROliQUES ...........cccceeeeieinieiieieieieiececrarconannes 3
Racines bibliques et patristiques .....cccceiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiriiiiiiiitieiicesisiecesesreresssseressssssesesssses 3
La signification théologique des ProCesSIONS .......ccieieeieiieiiereieiiesiececesiesiecsscastessessssassessesassanss 4
Les processions eucharistiques : Histoire et développement.............ccccceveveiieiececesecerenennes 4
Origines médiévales et la Féte du Corpus Christi....cccceeiieiieiieceianieniecenrasioseecerassessesasssssessecasses 4
Controverse de la Réforme et réponse de la Contre-REforme.......coceceeevieieieiieieeeieecececececeennnnes 5
Pratique contemporaine et NOrmMes CaNONIQUES ....ccciuiereiieiereirerecesrerecssesrecssssseressssressssssesssssses 6
Processions mariales : Théologie et développement...............ccuceiereieiiiniececenececresecncacanss 6
Fondements MariolOGIiQUES ....ccuiieiuieiiiiieiiiiiieresieiecesieiecesesreresssseressssssessssssesesssssessssssesssssses 6
Développement historique et expressions culturelles ........ccceeieiieiiiiieiieiicencenienicencasiosieceenanss 7
Développements PoSt-CONCIlIAINES ....ceieieiieieiieiiuiiereeieiiniieseeieiiesiesscastessessscastossessssassassessssasse 8
Les processions de Lourdes : Une synthese UNiQUE...........cceceveeererincacesesecrresesesasasssesesees 8
Le contexte marial : Les apparitions de 1858 ........ccccieiereiiiereireiecesrerecesesrecesassresssserossssssosesssses 8
La procession mariale aux flambeauX ......ccceuiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiierieiicesesieiecassercesasssesasses 9
La procession eucharistique : Développement et signification......cccccvieiieieiiniieiiceiienicenceniennees 10
Synthése théologique : Marie et I'Eucharistie 3 LOUrdes ......cccceeveenieiienincenienieseecaniesieseecassassenes 11
CONCIUSION . .c..uucuiaiainieniinininiaresesrertecasasesssreresssssassssssesssssassssssssssesessssssssssssesssssasssssses 12
0] (=] =1 Lo =R 13

© Simon Uttley, 2026



Introduction

Toute visite d'une journée a Lourdes comprendra la procession eucharistique I'apres-midi, et,
pour ceux qui souhaitent rester un peu plus tard, la procession aux flambeaux (mariale) le soir.
Alors que pour certains, une visite aux bains constitue le moment fort, ou peut-étre le fait de
passer du temps a la grotte, pour beaucoup, les processions procurent un sentiment
profondément émouvant de communauté et de vénération, accompagné d'un
accompagnement musical bien exécuté fourni par les talentueux musiciens et compositeurs qui
font de Lourdes leur demeure, au moins pendant une partie de I'année. Les processions
religieuses sont un élément essentiel de la vie liturgique et dévotionnelle catholique depuis le
christianisme primitif. Les processions présentent de multiples éléments théologiques et
pastoraux. Principalement, elles témoignent publiquement de la foi de la communauté
chrétienne : les processions eucharistiques créent un spectacle visible attestant de la croyance
en la Présence Réelle du Christ dans I'Eucharistie ; les processions mariales manifestent une
dévotion a la Bienheureuse Vierge Marie, et la dimension physique méme de la procession
parle de I'Eglise cheminant vers la vie éternelle (Congrégation pour le Culte Divin et la Discipline
des Sacrements, 2001). Dans ce chapitre, nous examinerons : les processions eucharistiques et
les processions mariales — avec une attention particuliere a leur manifestation unique au
Sanctuaire de Notre-Dame de Lourdes, ou les deux traditions fleurirent depuis le dix-neuvieme
siecle.

Fondements théologiques des processions catholiques

Racines bibliques et patristiques

Le fondement des processions religieuses a des racines tant dans I'Ancien que dans le Nouveau
Testament. Par exemple, nous lisons I'existence de nombreuses liturgies processionnelles, telles
gue celles en lien avec le Temple de Jérusalem. Les Psaumes des montées (Psaumes 120-134)
furent écrits pour accompagner les pelerinages a Jérusalem lors des grandes fétes, et le Psaume
118 fut récité pendant les liturgies processionnelles lors de la Féte des Tabernacles (Harrelson,
1990). Le Talmud décrit comment les fideles processionnaient autour de I'autel en tenant des
branches de saule tout en chantant des refrains liturgiques, ce qui établit un précédent pour la
combinaison du mouvement, de la priere et de l'implication d'objets sacrés dans le culte jusqu'a
nos jours.

La procession la plus frappante que nous rencontrons dans le Nouveau Testament est |'entrée
du Christ a Jérusalem, avec les foules criant « Hosanna au Fils de David » (Matthieu 21,9).
Comme précurseur clair de la procession eucharistique, nous voyons les fideles accompagnant
Jésus a travers les espaces publics, réunissant le sacré et le profane. Plus tard, saint Paul utilisa

© Simon Uttley, 2026



une imagerie processionnelle pour décrire la vie chrétienne marquée par un Dieu qui « nous fait
toujours triompher dans le Christ en nous menant dans son cortége triomphal » (2 Corinthiens
2,14).

Les premiers Péres de I'Eglise attestent I'existence de processions au sein de leur culture ; par
exemple, tant saint Basile le Grand que saint Ambroise de Milan se réferent a la tradition
ancienne des processions, accompagnées de chants (Bradshaw, 2002). Saint Jean Chrysostome
se réfere frequemment aux processions se déroulant lors des grandes fétes telles que Paques et
les commémorations pour les martyrs dans ses Homélies sur les Statues prononcées a
Antioche. Saint Augustin d'Hippone (354-430) écrit sur des processions similaires en Afrique du
Nord dans ses Sermons et dans La Cité de Dieu (Augustin, 1998).

La signification théologique des processions

Le Directoire sur la piété populaire et la liturgie explique que les processions servent comme «
signe de la condition de I'Eglise, du pélerinage du Peuple de Dieu, avec le Christ et derriére le
Christ, conscient que dans ce monde il n'a pas de demeure durable » (Congrégation pour le
Culte Divin et la Discipline des Sacrements, 2001 : 247). Cela refléte I'enseignement scripturaire
selon lequel les chrétiens sont « étrangers et peélerins sur la terre » (Hébreux 11,13), cheminant
vers la Jérusalem céleste.

Deuxiemement, les processions fonctionnent comme « signe du témoignage a la foi que toute
communauté chrétienne est obligée de rendre au Seigneur dans les structures de la société
civile » (Congrégation pour le Culte Divin et la Discipline des Sacrements, 2001 : 247). Dans un
monde de plus en plus sécularisé ou I'expression religieuse est de plus en plus privatisée, les
processions publiques constituent une déclaration contre-culturelle de la dimension sociale de
la foi et de la centralité du Christ dans tous les aspects de I'existence humaine.

Troisiemement, les processions réalisent « la tAiche missionnaire de I'Eglise qui remonte a ses
origines et au commandement du Seigneur » de proclamer I'Evangile a toutes les nations
(Matthieu 28,19-20). En affichant des symboles dans les espaces publics, cela non seulement
perturbe la séparation binaire du sacré et du profane, mais invite également ceux qui se
trouvent en dehors de ses frontieres visibles a rencontrer le Christ et sa Mere.

Les processions eucharistiques : Histoire et développement

Origines médiévales et la Féte du Corpus Christi

Nonobstant la provenance ancienne des processions comme expliqué ci-dessus, la procession
eucharistique, telle que pratiquée a Lourdes et dans de nombreux autres contextes a travers le
globe, et caractérisée par le port de I'Hostie consacrée a travers les espaces publics, est

© Simon Uttley, 2026



spécifiguement associée a I'établissement de la Féte du Corpus Christi au treizieme siecle. La
féte eut son origine a travers les expériences mystiques de sainte Julienne de Mont Cornillon
(1192-1258), une religieuse augustine belge qui eut une vision d'une pleine lune avec une
tache assombrie, que le Christ lui montra comme représentant I'absence d'une féte liturgique
honorant le Saint-Sacrement (Rubin, 1991).

Lorsque Julienne partagea sa vision avec Jacques Pantaléon, I'archidiacre de Liege, celui-ci la
mit en avant et en 1246, I'évéque Robert de Thourotte de Liege institua la féte pour son
diocése. Lorsque Pantaléon fut élu Pape Urbain IV en 1261, il étendit la féte a I'Eglise
universelle a travers la bulle papale Transiturus de hoc mundo (1264). Le décret fut confirmé
par le Pape Clément V au Concile de Vienne (1311-1312) et promulgué davantage par le Pape
Jean XXIl en 1317 (Miri Rubin, 1991).

Le Pape Urbain IV commissionna nul autre qu'un érudit tel que Thomas d'Aquin pour composer
I'office liturgique pour la féte, ce qui produisit certains des hymnes les plus profonds et les plus
durables de I'Eglise, notamment le Pange Lingua Gloriosi, le Tantum Ergo, et I'O Salutaris
Hostia. Ces textes refletent la compréhension thomiste de la Présence Réelle et de la
transsubstantiation, telle que récemment définie par le Quatrieme Concile du Latran (1215).

La premiere procession eucharistique documentée se déroula a Cologne, en Allemagne, dans
les années 1270 (Palazzo, 2014), mais au quatorziéme siecle, la pratique de processionner avec
le Saint-Sacrement lors du Corpus Christi fut adoptée a travers toute I'Europe. Dans les cadres
urbains, a travers les rues de la ville, a la campagne, elles négociaient les champs, s'arrétant
souvent a quatre autels extérieurs ol I'un des quatre Evangiles était proclamé, suivi de priéres
et se concluant par la Bénédiction du Saint-Sacrement.

Controverse de la Réforme et réponse de la Contre-Réforme

La Réforme protestante présenta des défis substantiels a la dévotion eucharistique. Tandis que
des réformateurs tels que Martin Luther et Jean Calvin maintinrent personnellement les
doctrines traditionnelles concernant la virginité et I'impeccabilité de Marie, ils considéraient les
pratiques eucharistiques catholiques — particulierement les processions et I'adoration —
comme concurrencgant le réle médiateur exclusif du Christ (McGrath, 2013). L’accent mis par
des réformateurs sur sola fide et sola scriptura les poussa a rejeter ce qu'ils percevaient comme
des pratiques « superstitieuses » non explicitement référencées dans I'Ecriture.

Andreas Karlstadt, Huldrych Zwingli et Jean Calvin appelérent au retrait des images religieuses
et des pratiques dévotionnelles, citant la prohibition du Décalogue des images gravées. Des
mouvements iconoclastes majeurs furent observés a Zurich (1523), Copenhague (1530),
Miunster (1534), Geneve (1535) et Augsbourg (1537), laissant beaucoup d'art religieux, ainsi que
les ornements utilisés dans les processions, soit endommagés soit détruits (Eire, 1986).

© Simon Uttley, 2026



La réponse de I'Eglise vint sous la forme du Concile de Trente (1545-1563) qui condamna
catégoriquement les défis protestants concernant la doctrine eucharistique. Dans son décret
sur I'Eucharistie (1551), le Concile affirma explicitement que « le Tres Saint Sacrement doit étre
honoré par des célébrations festives extraordinaires et porté solennellement d'un lieu a un
autre en processions selon le rite et la coutume universels louables de la sainte Eglise » (Concile
de Trente, 1551, Session 13). Cet enseignement réaffirme la légitimité et I'importance des
processions eucharistiques comme manifestations appropriées de la foi en la Présence Réelle.
La période post-tridentine connut une résurgence de la dévotion eucharistique, exemplifiée par
des processions du Corpus Christi de plus en plus élaborées. Durant I'ére baroque, ces
processions intégrerent parfois des éléments liturgiques supplémentaires, incluant des chars
dépeignant diverses scenes religieuses. Les autorités ecclésiastiques trouverent
occasionnellement nécessaire de rediriger I'attention vers le foyer eucharistique de ces
célébrations (Schillebeeckx, 1968).

Pratique contemporaine et normes canoniques

Le Deuxiéme Concile du Vatican maintint I'enseignement traditionnel de I'Eglise tout en
encourageant son intégration avec les principes liturgiques contemporains. Le Canon 944 du
Code de Droit Canonique de 1983 stipule : « Lorsque cela peut étre fait au jugement de
I'évéque diocésain, comme témoignage public de la vénération envers la Trés Sainte
Eucharistie, une procession doit étre conduite a travers les rues publiques, spécialement lors de
la solennité du Corps et du Sang du Christ » (Canon 944).

Le Cérémonial des Evéques caractérise les processions du Corpus Christi comme « désirables »
et offre des rubriques détaillées pour leur observance (Congrégation pour le Culte Divin, 1985 :
386). Le manuel rituel La Sainte Communion et le Culte de I'Eucharistie en dehors de la Messe
stipule que les processions devraient typiquement procéder d'une église a une autre, bien
gu'elles puissent retourner a leur point d'origine si nécessaire. Les processions limitées
uniquement a l'intérieur d'un batiment d'église sont désormais interdites, soulignant |'aspect
de témoignage communautaire de la tradition (Congrégation pour les Sacrements et le Culte
Divin, 1973).

Processions mariales : Théologie et développement

Fondements mariologiques

Le Flambeau, ou Procession aux flambeaux, est, pour de nombreux pelerins a Lourdes, la
conclusion frappante de la journée, avec la vue des bougies brilant le long de |'esplanade et la
statue illuminée de Notre-Dame portée en hauteur. Le fondement théologique de telles

© Simon Uttley, 2026



processions est la compréhension catholique du réle unique de Marie dans I'histoire du salut et
de son intercession continue dans la priere. Le Deuxiéme Concile de Nicée (787) établit une
hiérarchie a trois niveaux de culte : la latrie (adoration) est due a Dieu seul ; I'hyperdulie
(vénération spéciale) est appropriée pour Marie comme la Mere de Dieu ; et la dulie
(vénération) est donnée aux saints (Tanner, 1990). Les processions mariales expriment
I'hyperdulie, honorant la dignité singuliere de Marie sans compromettre le culte di a Dieu seul,
une compréhension qui peut étre difficile pour les chrétiens d'autres traditions, ou cette
approche n'est pas la norme.

Le Catéchisme de I'Eglise Catholique place la dévotion mariale dans le cadre plus large de la
piété populaire : « Le sens religieux du peuple chrétien a toujours trouvé son expression dans
diverses formes de piété entourant la vie sacramentelle de I'Eglise, telles que la vénération des
reliques, les visites aux sanctuaires, les pelerinages, les processions, le chemin de croix, les
danses religieuses, le rosaire, les médailles, etc. » (Catéchisme de I'Eglise Catholique, 1679).
L'Eglise « favorise les formes authentiques de piété populaire » tout en s'assurant qu'elles
restent correctement orientées vers le Christ et sont intégrées de maniere cohérente avec la vie
sacramentelle.

Développement historique et expressions culturelles

Les processions mariales se développérent organiquement a travers I'histoire chrétienne,
souvent associées a des jours de féte particuliers, des apparitions, ou des dévotions locales. La
période médiévale vit une croissance significative de la dévotion mariale, avec des processions
devenant familiéres durant le mois de mai et lors des grandes fétes mariales telles que
I'Annonciation (25 mars), I'Assomption (15 ao(t), et I'lmmaculée Conception (8 décembre).

La période baroque fut témoin d'expressions particulierement élaborées de la piété mariale,
incluant des processions colorées mettant en vedette des confréries, des autorités civiques, et
d'autres dignitaires. Ces processions s'appuyaient souvent sur les traditions culturelles locales
pour créer une riche diversité d'expression, unifiée par un sens partagé de signification et des
thémes mariologiques communs (Carroll, 1986). En Espagne, en France, en ltalie, en Autriche et
en Baviere, les processions mariales devinrent ancrées comme événements religieux et
civiques, avec certaines traditions se poursuivant jusqu'a nos jours.

Au dix-neuviéme et au début du vingtieme siecle, les processions de mai furent communes,
avec des paroisses organisant des processions avec des enfants vétus de blanc, escortant une
statue de Marie a travers la communauté locale, se concluant souvent par une cérémonie de «
couronnement de mai » avec une jeune fille, choisie comme « Reine de mai ». Ces processions
servaient des fonctions catéchétiques et de construction communautaire importantes,
particulierement dans les communautés catholiques immigrantes cherchant leur propre
identité (Dolan, 1985).

© Simon Uttley, 2026



Développements post-conciliaires

Les décennies suivant le Deuxieme Concile du Vatican (1962-1965) virent un déclin notable des
coutumes dévotionnelles traditionnelles, incluant les processions mariales, a travers de
nombreuses nations occidentales. Cette réduction fut attribuable a divers facteurs : des
réformes liturgiques qui soulignerent I'importance de I'Eucharistie, des sensibilités
cecuméniques concernant les pratiques jugées problématiques par les protestants, et des
transformations culturelles plus larges liées a la sécularisation et aux bouleversements sociaux
des années 1960 et 1970 (Chinnici, 1996).

Malheureusement, beaucoup de ceux qui pensaient comprendre I'importance du Deuxieme
Concile du Vatican n'avaient soit pas lu les documents, soit pas compris comment le Concile se
situait au sein, et non a part, du voyage multi-séculaire de I'Eglise pélerine. Le Concile lui-méme
affirma fortement la valeur de la dévotion mariale. La constitution dogmatique Lumen Gentium
consacra son huitieme chapitre a « La Bienheureuse Vierge Marie, Mére de Dieu, dans le
Mystére du Christ et de I'Eglise », placant soigneusement la mariologie dans la christologie et
I'ecclésiologie. L'exhortation apostolique du Pape Paul VI Marialis Cultus (1974) offrit des
orientations pour renouveler la dévotion mariale en accord avec les principes conciliaires,
affirmant explicitement la valeur des processions lorsqu'elles sont célébrées correctement.

Ces derniéres années, il y eut une résurgence de l'intérét pour les pratiques dévotionnelles
traditionnelles, incluant les processions mariales. La profonde dévotion mariale du Pape Jean-
Paul Il, exprimée dans sa devise papale Totus Tuus (« Tout a Toi »), et sa lettre apostolique
Rosarium Virginis Mariae (2002) encouragérent une appréciation renouvelée pour la piété
mariale. Pour beaucoup de jeunes, il y a un vrai désir de découvrir pour la premiere fois le
trésor de la foi qui, pendant presque deux générations, sembla a certains avoir été érodé, soit
par négligence soit méme par hostilité, le plus souvent de I'intérieur de I'Eglise. Des initiatives
contemporaines, telles que la Grande Procession Mariale inaugurée a Los Angeles en 2011,
démontrent la vitalité continue de cette tradition (Queen of Angels Foundation, 2011).

Les processions de Lourdes : Une synthése unique

Le contexte marial : Les apparitions de 1858

Les processions a Lourdes devraient étre vues dans le contexte des apparitions mariales a
sainte Bernadette Soubirous. Entre le 11 février et le 16 juillet 1858, la Bienheureuse Vierge
Marie apparut dix-huit fois a la jeune paysanne de quatorze ans a la Grotte de Massabielle sur
les rives de la riviere Gave (Uttley, 2025). Durant ces apparitions, « la dame » s'identifia comme
« I'lmmaculée Conception », confirmant ainsi le dogme proclamé par le Pape Pie IX quatre ans

© Simon Uttley, 2026



auparavant (1854). « La dame », ultérieurement confirmée comme la Mére de Dieu, ordonna a
Bernadette d'« Aller dire aux prétres que I'on vienne ici en procession » et de « faire construire
une chapelle ici » (Harris, 1999).

Cette demande explicite de processions différencie notamment Lourdes de nombreux autres
sites d'apparitions mariales. L'instruction de Marie établit la dévotion processionnelle comme
composante essentielle de l'identité du sanctuaire dés son origine. Mgr Laurence de Tarbes
reconnut formellement la nature surnaturelle des apparitions en 1862, et le sanctuaire évolua
rapidement en |'une des destinations de pelerinage les plus importantes du catholicisme
(Kaufman, 2005).

La procession mariale aux flambeaux

La procession mariale, également connue comme la procession aux flambeaux, est conduite au
Sanctuaire de Notre-Dame de Lourdes depuis 1872. La tradition de porter des bougies durant la
procession a des antécédents datant d'une période antérieure : lors de la troisieme apparition
le 18 février 1858, I'une des compagnes de Bernadette porta une bougie a la grotte, et par la
suite, Bernadette elle-méme apporta constamment une bougie a ses rencontres avec la Vierge
(Harris, 1999).

L'établissement formel de la procession aux flambeaux est attribué au Pére Marie-Antoine, un
frére capucin connu comme le « Saint de Toulouse », qui introduisit la pratique en 1863. La
procession fut régularisée et devint une occurrence quotidienne a partir de 1872 (Sanctuaire
Notre-Dame de Lourdes, 2024). La procession a lieu chaque soir a 21h00 de Paques au ler
novembre, incarnant la demande de Marie pour que les gens « viennent ici en procession ».

La procession adhere a un itinéraire désigné, commengant a la Grotte et avangant le long de
I'esplanade pour culminer a la place devant la Basilique du Rosaire. Les pélerins portent des
bougies protégées par des pare-vent en papier inscrits avec I'Ave Maria de Lourdes, formant
une procession de lumiere qui est devenue I'une des images les plus emblématiques du
sanctuaire. Une réplique de la statue Cabuchet de Notre-Dame de Lourdes est portée a I'avant
de la procession, accompagnée de bannieres de pelerinage de groupes représentant diverses
nations, régions et groupes de péelerinage.

Le foyer spirituel de la procession aux flambeaux est le Saint Rosaire. Alors que les pélerins
processionent, ils récitent les mystéres appropriés selon le jour de la semaine : les Mystéres
Joyeux les lundis et samedis, les Mysteres Douloureux les mardis et vendredis, les Mystéeres
Glorieux les dimanches et mercredis, et les Mysteres Lumineux les jeudis. De breves
méditations en plusieurs langues introduisent chaque dizaine, empéchant les prieres de devenir
une simple récitation routiniere. L'Ave Maria est chanté en de nombreuses langues, créant une
puissante expression de I'universalité de I'Eglise (Lourdes France, 2024).

© Simon Uttley, 2026



La procession culmine avec le chant de I'Hymne de Lourdes avec des versets en différentes
langues, suivi de prieres d'intercession et du Laudate Mariam. Les évéques et les prétres
présents accordent des bénédictions aux pelerins assemblés, et les participants échangent le
signe de la paix avant de partir. La cérémonie incarne magnifiquement la communio sanctorum
— la communion des saints — alors que les chrétiens de chaque continent s'unissent dans la
priere a la Mere de Dieu.

La procession eucharistique : Développement et signification

Tandis que la procession mariale répondit directement a la demande de Notre-Dame, la
procession eucharistique a Lourdes fut établie quelque peu plus tard, en 1874. La procession
acquit une importance particuliere suite aux événements du 22 ao(t 1888, lorsque la premiere
bénédiction des malades avec le Saint-Sacrement eut lieu durant une procession. Durant cet
événement, Pierre Delanoy, qui souffrait d'ataxie, connut une guérison instantanée alors que
I'ostensoir passait. Cet événement représenta le premier miracle eucharistique documenté a
Lourdes et marqua un moment pivot dans la vie dévotionnelle du sanctuaire (Real Presence
Eucharistic Education and Adoration Association, 2006).

Suite a 1888, la proportion de guérisons miraculeuses se produisant durant la procession
eucharistique augmenta dramatiquement. La documentation médicale de la période montre
gue les guérisons au passage du Saint-Sacrement passerent d'un sixieme des guérisons totales a
éventuellement dépasser soixante pour cent en 1898. Le Dr Boissarie, président du Bureau
Médical de Lourdes, nota que « depuis dix ou douze ans, le grand rendez-vous ou I'hommage le
plus profond a été rendu a I'Eucharistie est Lourdes » (Boissarie, cité dans Les Miracles
historiques du Saint Sacrement). Ces manifestations démontrérent puissamment
I'enseignement catholique sur la Présence Réelle et renforcerent le lien entre la dévotion
eucharistique et la guérison divine (Boissarie, 1907).

La procession eucharistique d'aujourd'hui a lieu quotidiennement a 17h00 du 25 mars (Féte de
I'Annonciation) au ler novembre (Toussaint). La procession commence au podium sur la prairie
du sanctuaire et processionne a travers I'esplanade pour se conclure a la Basilique souterraine
Saint-Pie X. Avant de processionner, le prétre président proclame : « Marchons avec le Seigneur
puisqu'll marche avec nous », résumant la compréhension théologique des processions comme
accompagnement mutuel — le Christ accompagnant son peuple et son peuple suivant le Christ
(Sanctuaire Notre-Dame de Lourdes, 2025).

Les malades (pélerins malades) occupent une position d'honneur, étant assistés par des
bénévoles et positionnés a I'avant de la procession et de I'assemblée. Cet arrangement signifie
la préoccupation préférentielle de Jésus pour les malades et les souffrants, ainsi que leur droit
spécial a son pouvoir de guérison. Le prétre porte le Saint-Sacrement dans un ostensoir,
protégé par un voile huméral, avec un dais tenu au-dessus par des assistants. La procession est

© Simon Uttley, 2026



illuminée par des bougies et de I'encens, accompagnée d'hymnes de louange chantés en
plusieurs langues.

En atteignant la basilique, la procession se conclut par une période d'adoration eucharistique et
la bénédiction des malades. Sainte Bernadette elle-méme témoigna du pouvoir de la dévotion
eucharistique, affirmant que « L'Eucharistie baigne I'dme tourmentée dans la lumiére et
['amour » (citée dans Sanctuaire Notre-Dame de Lourdes, 2025). Cette déclaration, née de ses
propres expériences profondes a Lourdes, articule le potentiel transformateur que I'Eglise
percoit dans la rencontre priante avec le Christ dans le Saint-Sacrement.

Synthese théologique : Marie et I'Eucharistie a Lourdes

La double tradition des processions mariales et eucharistiques a Lourdes incarne de profondes
vérités théologiques sur la relation entre Marie et I'Eucharistie. La demande de Marie pour des
processions trouve son accomplissement ultime non seulement dans les processions mariales
mais dans les processions qui honorent son Fils présent dans le Saint-Sacrement. Comme
I'observa |'auteur-prétre des Miracles historiques du Saint Sacrement : « C'est Marie a Lourdes
qui a vraiment préparé le triomphe eucharistique de Son Fils » (cité dans Real Presence
Eucharistic Education and Adoration Association, 2006).

Cette relation reflete la nature christocentrique de la dévotion mariale authentique. Le réle de
Marie est toujours de conduire les fideles au Christ, comme elle le fit aux noces de Cana
lorsqu'elle donna instruction aux serviteurs : « Faites tout ce qu'il vous dira » (Jean 2,5). Le
Deuxieme Concile du Vatican enseigna que Marie « brille... comme modele de vertus pour
toute la communauté des élus » et que la dévotion envers elle « differe essentiellement du
culte d'adoration qui est offert au Verbe incarné... elle favorise grandement ce culte » (Lumen
Gentium, 66—67, 1964).

Les processions a Lourdes montrent également la dimension ecclésiologique tant de la dévotion
mariale qu'eucharistique. L'Eglise processionne comme un peuple pélerin, uni autour du
Seigneur eucharistique et sous le soin maternel de Marie. La présence de pelerins de chaque
continent, priant en de nombreuses langues mais unis dans une foi commune, sert comme
signe visible de la catholicité de I'Eglise. La place éminente accordée aux malades rappelle que
I'Eglise est, dans la phrase mémorable du Pape Frangois, « un hdpital de campagne », existant
principalement pour ministrer aux blessés et aux brisés.

De plus, les processions a Lourdes exemplifient I'intégration de la piété sacramentelle et
populaire qui caractérisa la spiritualité catholique authentique avant I'émergence de tendances
rationalistes, qui parfois séparerent ces dimensions. Ces processions ne sont pas des substituts
pour la Messe mais plutot des extensions de la célébration eucharistique. Elles créent des
espaces ou la liturgie formelle et la dévotion populaire s'interpénétrent, ou la priere est
simultanément personnelle et communautaire, contemplative et active.

© Simon Uttley, 2026



Conclusion

Les processions eucharistiques et mariales représentent des manifestations durables de la
dévotion catholique qui integrent des précédents bibliques, des coutumes patristiques, des
développements médiévaux, et une revitalisation contemporaine. Ces processions remplissent
de multiples objectifs théologiques : elles servent comme attestations publiques de la foi en la
Présence Réelle et de la vénération de la Mere de Dieu ; elles symbolisent le caractere pelerin
du voyage de I'Eglise vers la vie éternelle ; et elles fonctionnent comme actes évangéliques a
travers la démonstration visible de la croyance chrétienne dans une sphére publique de plus en
plus séculiere.

Les processions a Lourdes incarnent une intégration distinctive de ces traditions, fondée dans
I'orientation explicite de la Bienheureuse Vierge Marie et cultivée sur presque deux siecles
d'observance dévotionnelle. La procession aux flambeaux nocturne, caractérisée par ses flots
de lumiere de bougies et ses prieres multilingues, ainsi que la procession eucharistique
quotidienne, soulignant les malades et la démonstration du pouvoir de guérison du Christ, se
sont établies comme caractéristiques emblématiques de I'expérience du pelerinage a Lourdes.
Dans une ere marquée par la privatisation croissante de la religion et le déclin des expressions
publiques de la foi, les processions a Lourdes et des dévotions similaires a travers le monde
catholique servent comme témoignage contre-culturel aux facettes sociales et communautaires
du christianisme. Elles réaffirment aux croyants modernes que la foi n'est pas seulement un
sentiment privé mais une vérité a proclamer, célébrer et pratiquer publiquement.

Les miracles de guérison associés particulierement a la procession eucharistique a Lourdes
servent comme signes de |'activité continue de Dieu dans le monde et comme invitations a une
foi plus profonde. lls rappellent la promesse de Jésus que « ces signes accompagneront ceux qui
croient » (Marc 16,17) et démontrent que I'age des miracles n'est pas passé. Ces manifestations
extraordinaires de la puissance divine rappellent simultanément aux croyants que la guérison
de Dieu englobe non seulement la restauration physique mais la transformation spirituelle, la
guérison ultime étant la conversion du cceur et la réconciliation avec Dieu.

Ultimement, les processions a Lourdes exemplifient l'interconnexion profonde entre la
christologie, I'ecclésiologie et la mariologie qui caractérise la théologie catholique a son plus
riche. Marie guide les fidéles vers son Fils ; le Christ guérit et bénit Ses fidéles ; et I'Eglise
procede comme un peuple péelerin, cheminant a travers ce monde vers la Jérusalem céleste.
Dans ce mouvement sacré de priere, de chant et de dévotion communautaire, le mystéere de
I'histoire du salut est renouvelé, et les pelerins rencontrent a la fois la Mére de Dieu et le
Seigneur eucharistique qui est « le chemin, la vérité et la vie » (Jean 14,6).

© Simon Uttley, 2026



Références

Augustin d'Hippone. (1998). La cité de Dieu (H. Bettenson, Trad.). Penguin Classics. ((Euvre
originale achevée en 426)

Boissarie, P. (1907). Les Miracles historiques du Saint Sacrement. Téqui.

Bradshaw, P. F. (2002). The search for the origins of Christian worship (2e éd.). Oxford
University Press.

Carroll, M. P. (1986). The cult of the Virgin Mary: Psychological origins. Princeton University
Press.

Catéchisme de I'Eglise Catholique. (1993). Libreria Editrice Vaticana.

Chinnici, J. (1996). Liturgy and contemplation. Dans E. A. Livingstone (Ed.), Studia Liturgica,
26(1), 46-64.

Claude.ai sifting and literature reviews
Code de Droit Canonique. (1983). Canon 944.
Congrégation pour le Culte Divin. (1985). Cérémonial des Evéques. Liturgical Press.

Congrégation pour le Culte Divin et la Discipline des Sacrements. (2001). Directoire sur la piété
populaire et la liturgie : Principes et orientations. Libreria Editrice Vaticana.

Congrégation pour les Sacrements et le Culte Divin. (1973). La Sainte Communion et le Culte de
I'Eucharistie en dehors de la Messe. Libreria Editrice Vaticana.

Concile de Trente. (1551). Décret sur le trés saint sacrement de I'Eucharistie, Session 13.

Dolan, J. P. (1985). The American Catholic experience: A history from colonial times to the
present. Doubleday.

Eire, C. M. N. (1986). War against the idols: The reformation of worship from Erasmus to Calvin.
Cambridge University Press.

© Simon Uttley, 2026



Harrelson, W. (1990). The Psalms. Dans D. N. Freedman (Ed.), The Anchor Bible Dictionary (Vol.
5, pp. 522-536). Doubleday.

Harris, R. (1999). Lourdes: Body and spirit in the secular age. Viking.
Jean-Paul Il. (2002). Rosarium Virginis Mariae [Lettre apostolique]. Libreria Editrice Vaticana.

Kaufman, S. A. (2005). Consuming visions: Mass culture and the Lourdes shrine. Cornell
University Press.

Lourdes France. (2024). Coming to Lourdes in procession. https://www.lourdes-
france.com/en/coming-to-lourdes-in-procession/

McGrath, A. E. (2013). Reformation thought: An introduction (4e éd.). Wiley-Blackwell.

Palazzo, E. (2014). L'invention chrétienne des cinq sens dans la liturgie et I'art au Moyen Age.
Editions du Cerf.

Paul VI. (1974). Marialis Cultus [Exhortation apostolique]. Libreria Editrice Vaticana.

Queen of Angels Foundation. (2011). Marian processions.
https://www.thequeenofangels.com/processions/marian-processions/

Real Presence Eucharistic Education and Adoration Association. (2006). Lourdes, France, 1888.
http://www.therealpresence.org/eucharst/mir/english_pdf/Lourdes.pdf

Rubin, M. (1991). Corpus Christi: The Eucharist in late medieval culture. Cambridge University
Press.

Sanctuaire Notre-Dame de Lourdes. (2024). The Eucharistic procession. https://www.lourdes-
france.com/en/day-pilgrims/the-eucharistic-procession/

Sanctuaire Notre-Dame de Lourdes. (2025). Torchlight rosary. https://www.lourdes-
france.com/en/day-pilgrims/torchlight-procession/

Schillebeeckx, E. (1968). The Eucharist (N. D. Smith, Trad.). Sheed & Ward.

© Simon Uttley, 2026



Deuxiéme Concile du Vatican. (1964). Lumen Gentium [Constitution dogmatique sur I'Eglise].
Libreria Editrice Vaticana.

Tanner, N. P. (Ed.). (1990). Decrees of the ecumenical councils (Vol. 1). Sheed & Ward.
Uttley, S.R. (2025). Lourdes, the apparitions and what this teaches us. London:

KoinoniaEducational https://www.koinonia-educational.com/2025/12/29/lourdes-the-
apparitions-and-what-this-teaches-us-simon-uttley/

© Simon Uttley, 2026



