
 
 

© Simon Uttley, 2026 
 

WWW.KOIN-ED.ORG 

 

Le pèlerinage comme Aletheia : 
Le dévoilement expérientiel de la vérité 

dans un voyage sacré 
 

 

 
 

 

Document de travail N° 8 

Simon Uttley 

-Hospitalier- HNDL- 

 

 

 



 2 

Table des matières 

Introduction ......................................................................................................... 3 

Le pèlerinage dans les traditions religieuses du monde ................................................ 4 

2.1. Islamic Pilgrimage: Hajj and Umrah ............................................................................ 5 

2.2. Le pèlerinage chrétien : Jérusalem, Rome et Saint-Jacques-de-Compostelle ..................... 5 
2.2.1 Pilgrimage and the Second Vatical Council ................................................................................ 6 

2.3. Hindu Pilgrimage: Tirtha-yatra .................................................................................. 8 

2.4. Buddhist Pilgrimage: Following the Buddha's Footsteps ................................................ 8 

2.5. Comparative observations ........................................................................................ 9 

3. L’Aletheia et les enseignements des Grecs : la vérité comme dévoilement ................... 9 

4. Le pèlerinage comme Aletheia : le dévoilement expérientiel de la vérité ................... 12 

4.1. Le déploiement temporel et la pédagogie de la patience ............................................. 12 

4.3. Communal encounter and relational truth ................................................................ 13 

4.4. La transformation affective et la sagesse par la souffrance .......................................... 14 

4.5. Encounter with Sacred Space and Transcendence ...................................................... 15 

4.6. Pilgrimage as a comprehensive pedagogy ................................................................. 16 

5. Conclusion: Recovering Pilgrimage's Pedagogical Significance ................................. 16 

References ......................................................................................................... 19 
 

 

 

 

 

 

 

 

 



 3 

Introduction 

Tous ceux d’entre nous qui se sont rendus à Lourdes plus d’une fois se souviendront 
assurément de leur première visite. Peut-être le groupe dans lequel nous nous trouvions, les 
personnes que nous avons rencontrées, l’expérience des bains, des processions, de la messe 
à la grotte et du reste. Pour ma part, mes premières visites furent très largement marquées 
par les nombreux jeunes qui se joignirent à nous lors d’un pèlerinage organisé par un diocèse 
anglais. Mais outre les personnes avec lesquelles nous voyageons, nous emportons 
également nous-mêmes en tant qu’individus : notre propre expérience, y compris nos emplois 
et nos professions, nos joies et nos espoirs, nos craintes et nos déceptions, autant d’éléments 
qui constituent un prisme à travers lequel nous comprenons Lourdes pour nous-mêmes. Par 
exemple, j’ai été enseignant pendant de nombreuses années, si bien qu’une partie du prisme 
à travers lequel je perçois Lourdes consiste à remarquer son impact souvent profond sur les 
jeunes qui ont le privilège de s’y rendre. Observer des jeunes transformés par leurs 
expériences – souvent simplement en aidant quelqu’un ou en passant du temps avec une 
personne qu’ils n’auraient jamais rencontrée en temps normal – peut les conduire non 
seulement à des souvenirs durables, mais aussi à de véritables moments de sagesse. 

« Je sais que l’une des raisons pour lesquelles je suis devenu médecin fut ce 
que j’ai vu à Lourdes. Je savais simplement qu’il n’y avait rien de mieux que de 
pouvoir aider des personnes qui souffrent » (Visiteur régulier, 28 ans). 

Le pèlerinage est l’une des pratiques religieuses les plus durables de l’humanité, transcendant 
les traditions confessionnelles particulières et les frontières culturelles. Du hajj musulman à 
La Mecque au pèlerinage chrétien de Saint-Jacques-de-Compostelle, du voyage hindou à 
Varanasi à la circumambulation bouddhiste des montagnes sacrées, l’acte du voyage sacré 
occupe une place centrale dans la vie religieuse. Cependant, le pèlerinage est bien plus qu’un 
simple voyage, qu’il s’effectue sur de longues distances ou sur quelques jours dans un cadre 
tel que Lourdes ou Fatima. Un pèlerinage représente également une forme distinctive 
d’acquisition de connaissances, une rencontre pédagogique dans laquelle la vérité se révèle 
à travers l’expérience vécue plutôt que par des propositions abstraites. Le pèlerinage 
physique – tout comme une vie pleinement vécue – est cahoteux, imprévisible, surprenant, 
comporte une part de risque, implique des essais et des erreurs, inclut l’entorse 
occasionnelle, bénéficie d’un accompagnement précieux et ouvre pourtant des perspectives 
et des paysages que nous pouvions à peine imaginer. 

En écoutant la voix de véritables pèlerins, passés et présents, ce chapitre examine la 
phénoménologie du pèlerinage à travers le cadre philosophique de l’Aletheia, le concept 
grec ancien de la vérité comme « dévoilement » ou « révélation ». En s’appuyant sur des 
exemples interculturels de traditions de pèlerinage, nous voyons comment le pèlerinage 



 4 

agit comme un « enseignant » extraordinairement puissant – offrant une pratique 
pédagogique dans laquelle la vérité se révèle de manière expérientielle plutôt que 
purement cognitive, ce qui, pour de nombreux jeunes, demeure le mode dominant par 
lequel ils reçoivent leur éducation dans leur vie quotidienne. Je suggère que, 
particulièrement pour les jeunes, le pèlerinage peut offrir une expérience éducative aussi 
bien que spirituelle qui transcende la connaissance propositionnelle, engendrant 
l’émergence de la sagesse à travers les dimensions incarnées, relationnelles et affectives du 
voyage sacré. Cela a des implications pour la compréhension de l’éducation religieuse, du 
développement de la jeunesse et de la pertinence continue du pèlerinage dans la vie 
spirituelle contemporaine. 

Je suggérerai que la notion grecque ancienne d’Aletheia — la vérité comme dévoilement ou 
révélation — offre un cadre particulièrement éclairant pour comprendre les dimensions 
épistémologiques et formatrices du pèlerinage. La vérité, en ce sens, est un événement de 
révélation, une venue à la lumière qui requiert les conditions appropriées et une ouverture 
de la part de la personne à laquelle la vérité est révélée. C’est la venue à la lumière vécue par 
les disciples qui, marchant vers Emmaüs après la crucifixion, rencontrèrent un homme qui, 
par un lent processus de révélation, se dévoila comme étant Jésus (Luc 24, 13-35). Ce 
processus de révélation de la vérité est profondément respectueux du destinataire – ni cours 
magistral ni « vente forcée » – il est patient et efficace précisément parce qu’il se manifeste 
à travers des idiomes qui font sens pour la personne qui vit la révélation. Dans le contexte de 
Lourdes, par exemple, l’expérience de la révélation de la vérité de l’amour inconditionnel à 
travers des actes de bonté sans prétention et inattendus est bien plus riche que la simple 
défense des vertus de l’« amour inconditionnel ». L’expérience de recevoir le pardon dans un 
environnement où le sacrement de réconciliation n’est ni étrange ni intimidant mais tout à 
fait normal, est également d’une puissance profonde. Et pour les jeunes en particulier, qui 
peuvent percevoir les personnes religieuses comme des hypocrites, trop « pieuses », ou 
même un peu ennuyeuses, il y a la force pure de voir ces stéréotypes bousculés par la 
présence de l’humanité sous toutes ses formes – vieux, jeunes, toutes les origines ethniques, 
hommes et femmes, riches et pauvres – à la grotte, aux bains, en procession et à la messe. Le 
pèlerinage, je le suggère, crée les conditions de l’émergence de la vérité, particulièrement 
pour les jeunes dont la formation s’accomplit autant par des rencontres affectives et 
incarnées que par le transfert de connaissances, l’évaluation pédagogique et l’architecture de 
l’enseignement structuré. Je suggérerai également que le développement de la théologie du 
« Peuple pèlerin » lors du Concile Vatican II offre des perspectives sur la manière dont le 
pèlerinage saisit ce que signifie vivre authentiquement une vie de foi : reconnaissant que nous 
cheminons non pas seuls, mais avec des compagnons de route. 

2. Le pèlerinage dans les traditions religieuses du monde 



 5 

La pratique du pèlerinage se retrouve dans un large éventail de traditions religieuses, avec 
une remarquable constance de finalité, nonobstant les différentes conceptions théologiques 
qui la sous-tendent (Coleman & Eade, 2004). Nous examinerons plusieurs exemples bien 
connus afin d’élucider les similitudes et les différences. 

2.1. Le pèlerinage islamique : le Hajj et l’Umrah 

En islam, le Hajj à La Mecque constitue l’un des Cinq Piliers, obligatoire pour tout musulman 
possédant la capacité physique et financière de l’accomplir au moins une fois dans sa vie. 
Accompli annuellement durant le mois islamique de Dhû al-Hijja, le Hajj englobe une série 
d’actes rituels comprenant la circumambulation de la Ka’ba (tawaf), la marche entre les 
collines de Safâ et Marwa (sa’i), la station au mont Arafat, et la lapidation symbolique des 
stèles représentant Satan. Le petit pèlerinage, l’Umrah, peut être accompli à tout moment de 
l’année. 

Le Hajj revêt une signification théologique profonde : l’unité de l’ummah (la communauté 
musulmane mondiale), l’égalité devant Allah qui transcende toutes les distinctions sociales, 
la commémoration de l’histoire prophétique (notamment les épreuves d’Abraham), ainsi que 
la purification spirituelle. Pour symboliser tant la nature sacrée du pèlerinage que l’égalité de 
tous devant Dieu, les pèlerins revêtent de simples vêtements blancs (ihram). Ce 
rassemblement de millions de personnes animées d’un dessein commun représente l’une des 
plus grandes assemblées religieuses de l’humanité, servant de démonstration de l’unité 
islamique autant que de la soumission à la volonté divine. 

En tant qu’éducateur, je sais bien combien le pèlerinage est important pour de nombreux 
jeunes enfants musulmans, et combien cela est lié à leur sens de la famille et de l’identité. 

2.2. Le pèlerinage chrétien : Jérusalem, Rome et Saint-Jacques-de-Compostelle 

Le pèlerinage apparut très tôt dans l’histoire de l’Église, Jérusalem constituant la destination 
première en raison de son lien avec le ministère, la mort et la résurrection de Jésus. L’église 
du Saint-Sépulcre, construite sur le site traditionnel du Calvaire et du tombeau du Christ, fut 
un point focal pour les pèlerins depuis le quatrième siècle. Par la suite, Rome devint un centre 
de pèlerinage important, notamment pour les tombeaux des saints Pierre et Paul, tandis que 
de nombreux autres sites, dont Fatima, Canterbury, Walsingham et Lourdes elle-même, 
attirèrent des pèlerins séduits par des saints particuliers ou d’autres événements où, en un 
sens, le ciel et la terre semblent s’être touchés d’une manière singulière. 

Un pèlerinage qui a transcendé la communauté des « croyants » pour englober un bon 
nombre de sceptiques, d’athées et d’autres, devenant de plus en plus à la mode comme 
contre-récit aux tensions frénétiques de la vie moderne, est le Camino de Santiago, l’itinéraire 
de pèlerinage vers la cathédrale de Saint-Jacques-de-Compostelle en Espagne, réputée être 
la dernière demeure de saint Jacques l’Apôtre. Les pèlerins médiévaux empruntaient une 



 6 

gamme de routes établies (caminos), conscients de leur besoin de pénitence et de guérison, 
ainsi que du plaisir plus mondain de l’aventure (Sumption, 2002 ; Webb, 2002), et malgré un 
déclin après la Réforme, il connut une renaissance remarquable au cours des dernières 
décennies (Frey, 1998), de nombreux pèlerins parcourant désormais le Camino chaque année. 
Cette notion de pèlerinage attire un mélange véritablement éclectique de personnes, avec un 
ensemble de motivations incluant le « formellement spirituel », ainsi que ceux qui 
recherchent une expérience nouvelle et agréable. En ce sens, un pèlerinage peut constituer 
l’un des formats les plus inclusifs de témoignage religieux, où l’expérience commune de 
marcher ensemble – partageant les expériences – efface dans une certaine mesure le 
sentiment que la personne doive « se qualifier » pour appartenir à un groupe religieux. Tous 
sont les bienvenus, et c’est si souvent l’un des éléments frappants du pèlerinage à Lourdes 
pour les jeunes : 

« J’ai rencontré des personnes vraiment formidables que je n’aurais jamais 
rencontrées sans venir ici à Lourdes. Nous sommes tous différents et pourtant 
nous pouvons en quelque sorte apprendre les uns des autres et passer un 
moment merveilleux. Ce sont maintenant de très bons amis » (Jeune auxiliaire, 
17 ans). 

Le pèlerinage chrétien met l’accent sur les thèmes du voyage spirituel, de la pénitence, de la 
rencontre avec le sacré à travers les lieux saints et les reliques, du témoignage 
communautaire, et de la transformation par l’épreuve et la grâce. La conception médiévale 
de la vie elle-même comme pèlerinage (homo viator, « l’homme voyageur ») exprimait une 
anthropologie théologique profonde : l’existence humaine comme voyage vers une patrie 
céleste, l’Église comme communauté pèlerine, et la vie terrestre comme passage à travers 
une « vallée de larmes » vers l’accomplissement eschatologique. 

 

2.2.1 Le pèlerinage et le Concile Vatican II 

L’idée de pèlerinage se trouve au cœur de notre compréhension de ce que signifie vivre une 
foi authentique. L’un des changements ecclésiologiques les plus significatifs apportés par le 
Concile Vatican II (1962–1965) fut la redécouverte de l’image de l’Église comme peuple 
pèlerin. Dépassant une auto-compréhension principalement institutionnelle, les Pères 
conciliaires puisèrent dans les sources scripturaires et patristiques pour présenter l’Église 
comme une communauté en marche – cheminant à travers l’histoire vers son 
accomplissement eschatologique. 

Par exemple, la décision de placer le chapitre II du document important « Lumière des 
Nations », ou Lumen Gentium, intitulé « Le Peuple de Dieu », avant le chapitre sur la 
hiérarchie, constitua en elle-même une déclaration théologique d’une importance 
considérable. En mettant au premier plan la dignité baptismale commune partagée par tous 



 7 

les fidèles, le Concile signifia que l’Église est avant tout une communauté convoquée par 
Dieu, plutôt qu’une structure juridique définie par ses fonctions (Sullivan, 2001). Comme 
l’observa Ratzinger (1966), cet ordonnancement reflétait un retour à l’ecclésiologie de 
l’Église primitive, dans laquelle l’ensemble du populus Dei était compris comme le sujet 
premier de la mission de l’Église. Le Concile enseigna que l’Église « ne recevra sa perfection 
que dans la gloire du ciel » (Lumen Gentium : 48), reconnaissant ainsi que la communauté 
ecclésiale existe dans un état de « déjà mais pas encore ». L’Église est sainte, et pourtant 
toujours en besoin de purification ; elle est le Corps du Christ, et pourtant encore marquée 
par les fragilités et les manquements de ses membres (Dulles, 2002). Cette identité pèlerine 
introduit une humilité nécessaire dans la manière dont l’Église devrait se percevoir : l’Église 
ne possède pas la plénitude du Royaume mais chemine plutôt vers lui (O’Collins, 2011). 

 

« Je me souviens de ce que l’on ressentait en marchant ensemble lors 
de la procession aux flambeaux du soir. Nous nous sentions tous 
comme une communauté. Je ne me sentais ni différent ni comme un 
intrus. Je me sentais appartenir à ce groupe parce que nous 
marchions tous simplement ensemble en procession » (Auxiliaire, 18 
ans). 

 

Ailleurs au même Concile, la métaphore du pèlerin portait également des implications pour 
l’engagement de l’Église avec le monde. Gaudium et Spes, la Constitution pastorale sur 
l’Église dans le monde de ce temps, compléta Lumen Gentium en insistant sur le fait que 
l’Église « fait route avec toute l’humanité et partage le sort terrestre du monde » (Gaudium 
et Spes : 40). Une Église pèlerine, par définition, traverse les particularités de l’histoire et de 
la culture, lisant les « signes des temps » à la lumière de l’Évangile (Lamb & Levering, 2008). 
Nous retrouvons ici cette idée de la vérité qui « se dévoile » le long d’un chemin, par 
opposition à un « trésor » qui, une fois découvert, rend le voyage caduc. Si cette approche 
ouvrit la voie à une démarche plus pastorale qui caractérisa l’époque postconciliaire 
(Faggioli, 2012), elle perturbe également la binarité entre les catholiques « arrivés » et ceux 
« encore en chemin » – très particulièrement, les jeunes. La réalité du modèle de l’Église 
pèlerine, comme du pèlerinage plus généralement, est que nous sommes tous des 
marcheurs – tous des compagnons de route – ce qui, à son meilleur, offre un modèle 
véritablement inclusif et accueillant pour les jeunes. Le seul défi que cela peut engendrer est 
que l’expérience du pèlerinage peut parfois sembler bien supérieure à l’expérience de 
l’église au pays : 

« Parfois, l’église à la maison, pour être honnête, peut devenir un peu 
ennuyeuse. Ici à Lourdes, c’est tout le contraire. Les gens sourient, 
sont assis avec des personnes qu’ils ne connaissent pas et pourtant ne 



 8 

se sentent pas déplacés. J’aimerais pouvoir mettre en bouteille ce que 
c’est ici et l’emporter chez moi » (Auxiliaire, 18 ans). 

L’ecclésiologie pèlerine de Vatican II est inséparable de l’accent mis par le Concile sur la 
communion (communio) et la mission (missio). L’Église ne voyage pas seule mais en tant 
que communion de membres divers, unis par le baptême, partageant l’Eucharistie, et 
envoyés pour le service. Le Décret sur l’apostolat des laïcs, Apostolicam Actuositatem, 
souligna en outre que tous les membres du peuple pèlerin – et non seulement les ordonnés 
– participent à la mission apostolique de l’Église (Lakeland, 2003). Le motif du pèlerin 
renforça ainsi l’appel universel à la sainteté articulé au chapitre V de Lumen Gentium, 
rappelant à tous les fidèles que la sainteté n’est pas le privilège de la vie religieuse mais la 
vocation de toute personne baptisée (Mannion, 2007). 

 

2.3. Le pèlerinage hindou : Tirtha-yatra 

Le pèlerinage hindou (tirtha-yatra) vers les sites sacrés (tirthas, littéralement « gués » ou lieux 
de passage) constitue une pratique ancienne et continue d’une diversité considérable. Parmi 
les centres de pèlerinage éminents figurent Varanasi (Bénarès) sur le Gange, considérée 
comme particulièrement propice pour la mort et la crémation ; Haridwar, où le Gange 
débouche dans les plaines ; les complexes de temples de l’Inde du Sud ; et les sanctuaires 
himalayens (Eck, 2012). La Kumbh Mela, convoquée tous les douze ans en quatre lieux 
désignés, attire des millions de pèlerins pour le bain rituel au confluent de rivières sacrées. 

Le pèlerinage hindou met l’accent sur la purification, l’accumulation de mérite spirituel 
(punya), les rencontres avec la présence divine manifestée en des lieux et des icônes 
spécifiques, et le voyage lui-même comme forme de discipline spirituelle. Le concept de 
darshan — voir et être vu par la divinité — résume la nature réciproque de l’expérience du 
pèlerinage. À la différence des traditions qui mettent l’accent sur la révélation textuelle, 
l’hindouisme identifie la présence divine au sein d’éléments naturels tels que les montagnes, 
les rivières et les arbres, ainsi que dans les espaces consacrés, faisant ainsi du pèlerinage un 
moyen principal d’accéder à la réalité sacrée. 

2.4. Pèlerinage bouddhiste : Suivre les pas du Bouddha 

Les centres de pèlerinage bouddhistes se concentrent sur les lieux associés à la vie du 
Bouddha : Lumbini (son lieu de naissance), Bodh Gaya (où l’illumination survint), Sarnath (site 
du premier sermon) et Kushinagar (lieu de la mort et du parinirvana). Le Bouddha lui-même 
aurait encouragé les pèlerinages vers ces sites pour inspirer la foi et la conscience de 
l’impermanence (Reader, 2005). Outre ces sites principaux, d’autres pratiques de pèlerinage 
se développèrent, incluant la circumambulation (kora) de montagnes sacrées telles que le 
mont Kailash au Tibet ; les pèlerinages vers des monastères abritant des reliques significatives 



 9 

ou liés à des maîtres renommés ; et les voyages vers des sites d’importance émergente tels 
que le temple de Jokhang à Lhassa. 

Le pèlerinage bouddhiste met l’accent sur la pleine conscience, la génération de mérite par la 
pratique ardue, la vénération des reliques et des sites sacrés comme supports de méditation, 
et le fait de suivre littéralement les pas du Bouddha comme moyen de se relier à ses 
enseignements. Le voyage lui-même devient pratique : la méditation marchée, les pèlerinages 
de prosternation (tels que pratiqués dans le bouddhisme tibétain) et la culture de la 
conscience au milieu de la difficulté servent tous de véhicules pour la compréhension et la 
transformation. 

2.5. Observations comparatives 

Malgré des distinctions théologiques et rituelles considérables, des thèmes récurrents 
apparaissent dans les diverses traditions de pèlerinage : la sanctification de lieux spécifiques 
par leur association avec des manifestations divines ou des personnes saintes ; le voyage 
servant de métaphore de l’existence spirituelle ; les épreuves physiques considérées comme 
purificatrices ou méritoires ; les aspects communautaires qui transcendent les divisions 
sociales habituelles ; et le pèlerinage perçu comme une rencontre transformatrice plutôt que 
comme un simple tourisme ou voyage. Ces éléments partagés suggèrent quelque chose de 
fondamental sur la conscience religieuse humaine et la signification de l’espace sacré et du 
mouvement dans le développement spirituel. 

3. L’Aletheia et les enseignements des Grecs : la vérité comme dévoilement 

Le terme grec ancien Aletheia (ἀλήθεια), conventionnellement traduit par « vérité », 
comporte des implications étymologiques et phénoménologiques qui le distinguent 
nettement des conceptions occidentales modernes de la vérité comme correspondance, 
cohérence ou utilité pragmatique. Comprendre l’Aletheia s’avère essentiel pour saisir le 
caractère épistémologique distinctif du pèlerinage. Le mot Aletheia dérive de l’alpha privatif 
(α-) combiné à lethe (λήθη), signifiant « oubli », « dissimulation » ou « occultation ». Ainsi, 
Aletheia signifie littéralement « dévoilement », « mise à découvert » ou « désoccultation ». 
Cette étymologie suggère que le caractère premier de la vérité ne réside pas dans l’exactitude 
propositionnelle mais dans la manifestation : la vérité comme venue en présence de ce qui 
était caché, l’émergence dans la lumière de ce qui était dissimulé dans l’obscurité. 

Dans la philosophie présocratique, en particulier dans les œuvres d’Héraclite et de 
Parménide, « Aletheia » signifie principalement la révélation de l’Être lui-même plutôt que la 
véracité des assertions. Pour Parménide, la divinité qui guide le philosophe dévoile la « vérité 
bien arrondie » (aletheia), la distinguant des opinions humaines transitoires (doxa). Cette 
vérité n’est pas accessible par la seule perception sensorielle ; elle nécessite plutôt le nous 
philosophique (l’intuition intellectuelle), correctement dirigé vers le dévoilement de l’Être. 



 10 

Nous devons faire preuve de prudence avec l’Aletheia car, d’un point de vue chrétien, la 
vérité n’est ni relative ni subjective en ce sens qu’elle n’est pas simplement quelque chose 
que nous décidons en tant qu’individus. Le terme tel qu’il est employé ici indique que la 
vérité peut nous être révélée par divers moyens, qui n’incluent pas nécessairement les 
livres, les cours ou les sermons. Par conséquent, si la vérité est comprise comme 
dévoilement plutôt que comme simples énoncés de connaissance, l’éducation ne devrait 
pas se limiter à la transmission d’informations exactes ou à l’inculcation de croyances 
appropriées. L’éducation devrait plutôt se concentrer sur la culture des conditions dans 
lesquelles la vérité peut se dévoiler, favorisant les capacités de réceptivité et d’attention, et 
développant des orientations existentielles qui permettent des rencontres authentiques 
avec la réalité. Tous les éducateurs, par exemple, comprennent l’impact des activités 
d’aventure sur les jeunes, où ceux-ci peuvent apprendre tellement plus sur eux-mêmes, leur 
interdépendance, ainsi que leur capacité d’action personnelle. Un autre exemple est le 
service communautaire, où un jeune doit faire preuve de fiabilité et de bon sens, tout en 
faisant l’expérience du pouvoir d’aider autrui, peut-être une personne beaucoup plus âgée 
ou quelqu’un confronté à des défis particuliers. Sans diminuer la spiritualité essentielle d’un 
pèlerinage à Lourdes, il reste légitime de comprendre, au niveau très humain, combien il est 
puissant de permettre aux plus jeunes non seulement de visiter Lourdes, mais d’y voyager « 
au service » d’autrui. 
 

« On m’a demandé de m’occuper d’une vieille dame pendant la 
semaine à Lourdes. Je dois être honnête ; j’étais terrifié au début. 
Après un jour, je réalisai qu’elle s’intéressait à beaucoup de choses 
qui m’intéressaient aussi. Elle était drôle, et nous allions toujours 
prendre une glace l’après-midi. À la fin de la semaine, j’ai pleuré 
quand j’ai dû lui dire au revoir et quand elle m’a dit combien j’avais 
rendu sa semaine si spéciale » (Auxiliaire, 19 ans). 
 

L’allégorie de la caverne de Platon dans le livre VII de la République (Platon, trad. 2000) met 
en scène l’éducation non pas simplement comme le transfert d’informations mais comme 
periagoge — un processus de « retournement » de l’âme tout entière depuis les ombres 
vers l’illumination de l’Être. La libération du prisonnier implique une progression graduelle, 
souvent ardue, à travers des stades successifs de perception, chacun requérant du temps, 
de l’accoutumance et un accompagnement approprié. La Vérité se dévoile graduellement à 
mesure que l’âme s’élève vers un état capable de supporter une illumination 
progressivement plus intense. 
 
Dans la pédagogie chrétienne, cette compréhension inspira la philosophie éducative 
patristique et médiévale. Le concept d’epektasis de Grégoire de Nysse — le progrès 
perpétuel dans le mystère divin — suggère que la vérité est un dévoilement inépuisable 
plutôt qu’une possession acquise. Le De Magistro d’Augustin postule que le Christ est le 



 11 

Maître intérieur qui illumine l’esprit de l’intérieur, tandis que les enseignants humains ne 
fournissent que des signes extérieurs. Thomas d’Aquin distingue entre l’habitus de la 
sagesse (sapientia) et la simple connaissance (scientia), le premier impliquant une 
connaissance connaturelle par l’union affective avec le divin (cf. Maritain, 1943). 
 
Les théoriciens contemporains de l’éducation ont également mis en lumière des dimensions 
de l’apprentissage irréductibles à la simple acquisition d’informations. Le concept de « 
connaissance tacite » de Michael Polanyi (1966), la pédagogie herméneutique de Hans-
Georg Gadamer (2004) et les approches phénoménologiques de l’éducation reconnaissent 
tous que la compréhension véritable implique davantage que la connaissance 
propositionnelle ; elle nécessite l’immersion dans des pratiques, la participation à des 
traditions, l’engagement incarné et la maturation progressive du jugement et de la sagesse. 
Un tel apprentissage ne peut être accéléré ; il se déploie selon sa temporalité intrinsèque à 
mesure que les capacités évoluent et que les horizons s’élargissent. 
 

« Je résumerais Lourdes comme une rencontre, un accompagnement 
et une expérience : on rencontre des personnes dans des 
circonstances si différentes par rapport à chez soi ; on passe du temps 
avec elles sans se précipiter constamment vers la chose suivante ou 
sans regarder constamment son téléphone, et on fait l’expérience de 
quelque chose que l’on n’a jamais vécu auparavant » (Auxiliaire, 29 
ans). 

 
Pour les jeunes individus, particulièrement ceux dont le développement cognitif est en cours 
et dont les interrogations existentielles sont accrues, l’éducation comme Aletheia apparaît 
comme particulièrement appropriée. Les adolescents ne cherchent pas seulement 
l’information mais aussi le sens, l’identité, l’appartenance et la finalité. Ils ont besoin 
d’expériences formatrices qui engagent la personne tout entière — affective, volitive, 
somatique et relationnelle — plutôt que la seule instruction cognitive. De tels individus ont 
besoin d’environnements dans lesquels la vérité puisse se révéler à travers l’expérience 
vécue plutôt que par des propositions abstraites, des environnements qui respectent le 
développement progressif de la compréhension sans imposer de certitude prématurée. 
 

« Lourdes fut le commencement de ma vocation au sacerdoce. Pour la 
première fois, je ressentis un appel vraiment clair. Je voulais l’ignorer 
mais il ne disparaissait pas. C’était une invitation mais davantage 
comme un aimant – j’y fus attiré » (Prêtre – ancien auxiliaire à 
Lourdes). 
 
 



 12 

4. Le pèlerinage comme Aletheia : le dévoilement expérientiel de la vérité 

 
Nous suggérons que le pèlerinage crée les conditions dans lesquelles la vérité se révèle de 
manière expérientielle, engageant des facettes de l’existence humaine que la connaissance 
propositionnelle ne peut embrasser. Le pèlerinage est essentiellement une pratique 
incarnée. Le pèlerin marche — parfois pendant des semaines ou des mois — portant des 
fardeaux physiques et endurant les conditions météorologiques, la fatigue, les ampoules et 
la faim. D’autres, dans leur voyage vers et à travers un lieu tel que Lourdes ou Fatima. Cette 
incarnation physique est fondamentale et non accessoire à la signification du pèlerinage. La 
vérité se dévoile à travers l’interaction du corps avec le terrain, le rythme, le paysage 
étranger et nos limites. 
 
Les pèlerins contemporains sur le Camino de Santiago rapportent fréquemment que le corps 
devient un enseignant (Frey, 1998). À mesure que les individus parcourent le chemin jour 
après jour, dépourvus des distractions et conforts habituels, les sensations physiques 
acquièrent une plus grande clarté : le poids du sac, le rythme de la respiration et les signaux 
du corps concernant les besoins et les capacités. Les pèlerins développent la capacité de 
distinguer les besoins véritables des faux, de reconnaître leurs limites et leurs forces 
inattendues, et d’apprécier la simplicité. Une telle connaissance ne peut être transmise par 
la seule communication propositionnelle ; elle doit être vécue et intériorisée par une 
pratique corporelle soutenue. 
 
Pour les jeunes individus, dont la relation à l’incarnation est souvent complexe — façonnée 
par la culture de consommation, la médiation numérique et les changements 
développementaux — le pèlerinage offre l’occasion de rencontrer le corps comme vaisseau 
de sagesse plutôt que comme objet de jugement ou de manipulation. La pratique du 
pèlerinage à pied démontre que le corps possède une intelligence intrinsèque, que 
l’endurance se cultive graduellement et que la force naît de la pratique patiente plutôt que 
de la seule volonté. Cette vérité somatique se manifeste comme Aletheia : une révélation 
par l’attention soutenue à l’existence incarnée. 
 

4.1. Le déploiement temporel et la pédagogie de la patience 

Un pèlerinage tel que le Camino, ou même un jour ou une semaine à Lourdes, résiste à 
l’accélération. On ne peut comprimer une marche d’un mois en un week-end sans en altérer 
fondamentalement le caractère. De même qu’une visite rapide à Lourdes ne parvient pas à 
en transmettre le sens. Cette structure temporelle se révèle pédagogiquement essentielle. La 
vérité comme Aletheia se déploie selon son propre rythme ; elle ne peut être forcée ni 
précipitée. Le pèlerinage enseigne la patience, l’endurance, la confiance dans le processus — 



 13 

des vertus de plus en plus contre-culturelles à une époque de gratification instantanée et 
d’immédiateté algorithmique. 

La décélération de l’activité favorise un environnement propice à la réflexion souvent 
inaccessible dans la vie quotidienne. Les pensées émergent, évoluent et se transforment au 
fil des jours et des semaines. Les pèlerins rapportent fréquemment que des intuitions 
surgissent de manière inattendue — en marchant à travers une forêt, en observant un lever 
de soleil ou en se reposant à la fin de la journée — plutôt que par une délibération consciente. 
Cela illustre la nature de l’Aletheia comme don plutôt que comme accomplissement : la vérité 
se révèle lorsque les conditions sont appropriées, et non par le seul effort délibéré. 

 

« Certaines de mes conversations les plus extraordinaires ont eu lieu à 
Lourdes. Parfois dans le Sanctuaire, parfois dans un café. Pouvoir faire 
une pause et parler à des personnes qui comprennent ce que vous 
voulez dire et pourquoi cela compte pour vous – c’est un tel privilège » 
(Auxiliaire, 25 ans). 

 

Pour les jeunes individus qui naviguent dans une culture caractérisée par la stimulation 
continue et l’anxiété de performance, le concept de la temporalité du pèlerinage offre un 
sentiment de libération. Il n’y a pas de destination finale à atteindre mais seulement le pas 
suivant ; aucune réalisation n’est requise au-delà de la persévérance. La destination devient 
moins significative que le voyage lui-même. Cette perspective émancipe les jeunes de la 
tyrannie de la productivité, favorisant un mode différent d’être-dans-le-temps : la présence 
attentive plutôt que l’effort anxieux. 

 

« Avant d’aller à Lourdes, j’avais du mal à comprendre. Je comprends 
pourquoi on dit qu’il faut y aller pour comprendre. Mais je suis content 
de n’avoir pas compris. Si souvent, nous voulons comprendre de la 
même manière que nous consommons de la restauration rapide. Mais 
Lourdes n’est pas de la restauration rapide. Il faut du temps pour vous 
montrer ce que c’est. J’en suis reconnaissant » (Auxiliaire, 31 ans). 

 

4.2. La rencontre communautaire et la vérité relationnelle 

Le pèlerinage est fondamentalement communautaire. Les pèlerins marchent aux côtés 
d’autres ; sur le Camino, ils peuvent partager des albergues (auberges), échanger des récits, 



 14 

participer à des liturgies communes, voyager ensemble, manger ensemble et s’offrir une aide 
mutuelle. La salutation traditionnelle sur le Camino — Buen Camino — reconnaît la 
participation partagée à un voyage commun qui transcende la finalité individuelle. 

Cette communitas, telle que la décrivit l’anthropologue Victor Turner (Turner & Turner, 1978), 
établit un espace social liminaire distinct des hiérarchies et des rôles conventionnels. Pendant 
le pèlerinage, les professionnels de santé marchent aux côtés des ouvriers, les professeurs 
aux côtés des étudiants, et les riches aux côtés des pauvres. L’expérience partagée de la 
vulnérabilité et du dessein commun engendre des rencontres authentiques difficiles à 
atteindre dans la vie quotidienne stratifiée. De telles rencontres révèlent la vérité : la 
reconnaissance de notre humanité partagée, la dissolution des préjugés par les relations 
personnelles, et la prise de conscience que des inconnus peuvent devenir des amis à travers 
l’adversité partagée. 

Pour les jeunes individus, la communauté de pèlerinage offre un remède à la pseudo-
connexion numérique et à la ségrégation démographique. Ils s’engagent avec des personnes 
d’âges, de nationalités et d’origines divers, unies par un dessein commun plutôt que par une 
identité de consommateur ou une curation algorithmique. Ils rencontrent le dialogue sincère, 
la confiance mutuelle et la solidarité née de défis partagés. Une telle authenticité 
relationnelle se manifeste comme Aletheia : la révélation d’une connexion humaine 
authentique, distincte de ses simulacres marchandisés. 

4.3. La transformation affective et la sagesse par la souffrance 

Certaines formes de pèlerinage englobent des expériences de souffrance, notamment les 
ampoules, la fatigue, l’inconfort, la solitude et la peur. Néanmoins, cette souffrance peut être 
pédagogiquement bénéfique lorsqu’elle est volontairement entreprise et intentionnellement 
contextualisée. En endurant l’épreuve, les pèlerins découvrent des réserves intérieures de 
force, développent la résilience et connaissent une transformation émotionnelle qui ne peut 
être obtenue par la simple information. 

La conception médiévale du pèlerinage comme acte de pénitence reconnaissait la 
signification formatrice de la souffrance. L’adversité physique était considérée comme une 
manifestation extérieure du remords intérieur et comme une méthode de purification 
spirituelle. Bien que les pèlerins modernes ne recherchent pas explicitement la pénitence, le 
principe sous-jacent persiste : embrasser volontairement l’épreuve conduit à des 
transformations que le seul confort ne peut procurer. On ne perçoit ce qui est véritablement 
important que lorsque l’on est privé du superflu, on découvre la gratitude par la nécessité, et 
l’on trouve le contentement dans la simplicité. Pour les jeunes qui habitent des cultures de 
soin thérapeutique de soi et d’aversion au risque, le pèlerinage offre la rencontre avec la 
difficulté comme potentiellement signifiante plutôt que simplement à éviter. Ils apprennent 
que l’inconfort n’a pas à être catastrophique, qu’ils possèdent une plus grande capacité 



 15 

qu’imaginée, que la souffrance volontairement acceptée pour un dessein digne diffère 
profondément de la douleur dépourvue de sens. Cette sagesse se déploie à travers 
l’expérience vécue comme Aletheia — la vérité révélée par l’épreuve. 

 

« On ne va pas à Lourdes comme auxiliaire pour des vacances. C’est un 
travail difficile parce qu’on est là pour aider les malades. On sacrifie une 
partie de son temps, et une somme considérable d’argent, pour y aller 
et pour consacrer une grande partie de la journée, et parfois de la nuit, 
au bénéfice d’autrui. Ce n’est qu’après avoir fait cela pendant une 
semaine que je réalisai avoir reçu bien plus de l’expérience que je 
n’avais donné. J’étais très fatigué, mais d’une fatigue différente. Une 
fatigue heureuse » (Auxiliaire, 28 ans). 

 

4.4. La rencontre avec l’espace sacré et la transcendance 

Les destinations de pèlerinage constituent un espace sacré : des sites marqués par la 
manifestation divine, l’occurrence miraculeuse ou l’association avec des personnes saintes. 
Même les pèlerins dépourvus de croyance orthodoxe rapportent avoir rencontré « quelque 
chose de plus » en de tels lieux — un sens du sens, du mystère ou d’une présence excédant 
l’expérience ordinaire. Le concept du numineux de Rudolf Otto (1958) — le sacré comme 
mysterium tremendum et fascinans — saisit cette dimension. 

Les espaces sacrés établissent des environnements propices aux rencontres transcendantes. 
La cathédrale de Saint-Jacques, le Gange à Varanasi et la Ka’ba à La Mecque sont des lieux 
chargés de siècles de prière, de dévotion et de signification religieuse. Les pèlerins décrivent 
souvent des expériences d’émotion intense, de paix profonde ou de réévaluation existentielle 
dans de tels cadres. Que ceux-ci soient compris théologiquement comme présence divine 
authentique ou psychologiquement comme projections importe moins que la réalité 
phénoménologique : un aspect de l’expérience qui se révèle de manière unique au sein des 
espaces sacrés. 

Pour les jeunes qui naviguent entre les questions de sens, d’identité et de transcendance dans 
des contextes de plus en plus sécularisés, le pèlerinage offre une rencontre légitime avec le 
sacré en dehors des frontières habituelles de la religion institutionnelle. Ils peuvent faire 
l’expérience de l’émerveillement, de la révérence et du mystère sans qu’un assentiment à des 
doctrines particulières ne soit requis. La vérité se dévoile comme aletheia : le dévoilement de 
la profondeur de la réalité, de la possibilité du sens et de la disponibilité de la transcendance. 

 



 16 

« Pour moi, servir à Lourdes chaque année est le point culminant de 
mon année. Je ne ris et ne pleure jamais autant que lorsque je suis à 
Lourdes. Mes amis chez moi trouvent cela étrange car ils me 
connaissent comme étant fondamentalement athée. Je ne peux pas 
l’expliquer pleinement, mais je sais que cela compte tellement pour 
moi » (Auxiliaire, 51 ans). 

 

4.5. Le pèlerinage comme pédagogie intégrale 

Le pèlerinage implique l’engagement intégral de l’individu tout entier — englobant le corps, 
l’esprit, les émotions, la volonté et les aspects relationnels — d’une manière rarement 
observée dans la nature compartimentée de la vie moderne. Il synthétise la discipline 
physique, la réflexion intellectuelle, le traitement émotionnel, l’engagement volontaire et la 
participation communautaire. Cette approche holistique facilite la révélation simultanée de 
la vérité à travers diverses dimensions, aboutissant à une transformation qui ne peut être 
réduite à aucun aspect singulier. 

Pour les jeunes dont la formation survient typiquement dans des contextes fragmentés — 
l’instruction académique ici, l’entraînement sportif là, la vie sociale ailleurs, la quête 
spirituelle (le cas échéant) reléguée dans l’espace privatisé — le pèlerinage offre une 
intégration holistique. Le pèlerin apprend en marchant (incarnation), en réfléchissant 
(cognition), en ressentant (affect), en choisissant (volition) et en se reliant (communauté) 
dans une expérience unifiée. La vérité se déploie de manière intégrale plutôt que partielle, 
engageant des capacités que l’instruction cloisonnée ne peut atteindre. 

Cela rejoint la vision de la paideia classique de l’éducation comme développement holistique 
de l’individu plutôt que simple dissémination d’informations. Le pèlerinage fonctionne 
comme un lieu privilégié pour une telle paideia : une pédagogie englobante dans laquelle la 
sagesse émerge à travers l’expérience vécue comme Aletheia — la vérité révélée à ceux qui 
sont bien disposés par la pratique, la patience et la présence. 

5. Conclusion: Retrouver l'importance pédagogique du pèlerinage 

Ce chapitre a soutenu que le pèlerinage représente bien plus que le tourisme religieux ou la 
pratique dévotionnelle ; il constitue un site pédagogique privilégié dans lequel la vérité se 
dévoile comme Aletheia — dévoilement plutôt que simple proposition. À travers la pratique 
incarnée, le déploiement temporel, la rencontre communautaire, la transformation affective 
et l’engagement avec l’espace sacré, le pèlerinage crée les conditions de l’émergence d’une 
sagesse irréductible à l’instruction cognitive. 



 17 

Pour les jeunes individus, le pèlerinage offre une expérience formatrice qui touche des 
facettes du développement souvent négligées par les approches éducatives contemporaines. 
Dans des sociétés qui mettent l’accent sur l’acquisition d’informations, les évaluations 
standardisées et la rationalité instrumentale, le pèlerinage restaure la nature holistique de 
l’éducation : favorisant le développement d’individus capables de sagesse plutôt que de 
simple connaissance ; enclins à l’émerveillement plutôt qu’à la seule maîtrise ; et orientés 
vers le sens plutôt que vers le seul succès. 

Le renouveau actuel du pèlerinage — particulièrement le Camino de Santiago, ainsi que les 
signes d’un retour vers des sites tels que Lourdes parmi les jeunes, à la suite de l’impact du 
Covid — suggère une faim pour précisément une telle expérience formatrice. Ils 
reconnaissent, peut-être implicitement, que certaines vérités ne peuvent être enseignées 
mais doivent être parcourues, que la sagesse se déploie à travers l’expérience plutôt que par 
l’instruction, que la formation authentique requiert l’engagement de la personne tout entière 
dans une pratique intégrée. 

Cela souligne la nécessité de rétablir l’importance pédagogique du pèlerinage au sein des 
institutions éducatives et religieuses. La pastorale des jeunes, la catéchèse et le 
développement du caractère pourraient, et dans de nombreux cas le font déjà, intégrer 
efficacement le pèlerinage — qu’il s’agisse de voyages littéraux vers des sites traditionnels ou 
de pratiques adaptées qui facilitent des conditions similaires d’apprentissage expérientiel. Les 
institutions éducatives pourraient mettre en œuvre des programmes permettant aux 
étudiants de s’engager dans des pèlerinages pédestres prolongés comme expériences 
formatrices équivalentes à l’étude académique. Les universités pourraient également 
reconnaître le pèlerinage comme une activité éducative légitime plutôt que comme une 
simple poursuite récréative. Mais ce qui ressort clairement de tous ceux qui ont apporté leur 
témoignage à ce chapitre, c’est que ce qui rend le pèlerinage à Lourdes véritablement 
transformateur est l’occasion de servir. 

Un tel recouvrement nécessite de résister aux tendances réductionnistes de l’éducation 
contemporaine : la fixation sur les résultats mesurables, la primauté accordée à la 
connaissance propositionnelle sur la sagesse pratique, et la fragmentation de l’apprentissage 
en matières et compétences distinctes. Il requiert de la patience avec des processus qui se 
développent graduellement, de la confiance dans des dimensions de la formation qui ne sont 
pas facilement quantifiables, et une volonté de créer l’espace pour que l’Aletheia survienne 
plutôt que de simplement transmettre la vérité. 

En définitive, comprendre le pèlerinage comme Aletheia éclaire tant la signification continue 
du pèlerinage que le caractère propre de l’éducation. La vérité n’est pas possédée mais 
participée, non pas atteinte par le seul effort mais dévoilée par la disposition appropriée, non 
pas transmise informationnellement mais rencontrée existentiellement. Le pèlerinage crée 
les conditions d’une telle rencontre, offrant aux jeunes en particulier la possibilité d’une 



 18 

formation adéquate à la profondeur et à la complexité de l’existence humaine. En retrouvant 
la signification pédagogique du pèlerinage, nous retrouvons l’éducation elle-même comme 
paideia intégrale : la culture de personnes capables de demeurer authentiquement dans le 
dévoilement de la vérité. 

« 30 Quand il fut à table avec eux, il prit le pain, rendit grâces, le rompit 
et le leur donna. 31 Alors leurs yeux s’ouvrirent et ils le reconnurent, 
mais il disparut de devant eux. 32 Et ils se dirent l’un à l’autre : « Notre 
cœur ne brûlait-il pas en nous tandis qu’il nous parlait en chemin et 
nous ouvrait les Écritures ? » (Luc 24, 30-32) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 19 

Références 

Coleman, S., & Eade, J. (Eds.). (2004). Reframing pilgrimage: Cultures in motion. Routledge. 

Dulles, A. (2002). Models of the Church (expanded ed.). Image Books. 

Eck, D. L. (2012). India: A sacred geography. Harmony Books. 

Faggioli, M. (2012). Vatican II: The battle for meaning. Paulist Press. 

Frey, N. L. (1998). Pilgrim stories: On and off the road to Santiago. University of California 
Press. 

Gadamer, H.-G. (2004). Truth and method (2nd rev. ed.; J. Weinsheimer & D. G. Marshall, 
Trans.). Continuum. 

Heidegger, M. (1962). Being and time (J. Macquarrie & E. Robinson, Trans.). Blackwell. 

Lakeland, P. (2003). The liberation of the laity: In search of an accountable Church. 
Continuum. 

Lamb, M. L., & Levering, M. (Eds.). (2008). Vatican II: Renewal within tradition. Oxford 
University Press. 

Mannion, G. (Ed.). (2007). The vision of John Paul II: Assessing his thought and influence. 
Liturgical Press. 

Maritain, J. (1943). Education at the crossroads. Yale University Press. 

O’Collins, G. (2011). The Second Vatican Council: Message and meaning. Liturgical Press. 

Otto, R. (1958). The idea of the holy (J. W. Harvey, Trans.). Oxford University Press. 

Plato. (2000). The republic (T. Griffith, Trans.). Cambridge University Press. 

Polanyi, M. (1966). The tacit dimension. University of Chicago Press. 

Ratzinger, J. (1966). Theological highlights of Vatican II. Paulist Press. 

Reader, I. (2005). Making pilgrimages: Meaning and practice in Shikoku. University of 
Hawaiʻi Press. 

Second Vatican Council. (1964). Lumen Gentium: Dogmatic Constitution on the Church. 
Vatican. 
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-
ii_const_19641121_lumen-gentium_en.html viewed 1.5.2024 

Second Vatican Council. (1965). Gaudium et Spes: Pastoral Constitution on the Church in the 
Modern World. Vatican. 
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-
ii_const_19651207_gaudium-et-spes_en.html 

Sullivan, F. A. (2001). From apostles to bishops: The development of the episcopacy in the 
early Church. Newman Press. 

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_en.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_en.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_en.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_en.html


 20 

Sumption, J. (2002). Pilgrimage: An image of mediaeval religion. Faber & Faber. 

Turner, V., & Turner, E. (1978). Image and pilgrimage in Christian culture. Columbia 
University Press. 

Webb, D. (2002). Medieval European pilgrimage, c.700–c.1500. Palgrave. 

 


