WWW.KOIN-ED.ORG

Le pelerinage comme Aletheia :
Le dévoilement expérientiel de la vérite
dans un voyage sacre

Document de travail N° 8

Simon Uttley
-Hospitalier- HNDL-

© Simon Uttley, 2026




Table des matiéres

11 (o 1o [V ol o [ IS 3
Le pélerinage dans les traditions religieuses du monde...............ceeeeeieieieieiererecacecenanens 4
2.1. Islamic Pilgrimage: Hajj and Umrah.....c..cccieiiiiuiiiiiiiiiiiiiiiiiniiiiisesiicisesiesesasessessssssesesans 5
2.2. Le pélerinage chrétien : Jérusalem, Rome et Saint-Jacques-de-Compostelle .......ccccceunraneee 5
2.2.1 Pilgrimage and the Second Vatical COUNCIl......ccuuiiiiiriiiiiiiiiie ettt eeve e eeeeeeeee e eeaeeeeaes 6

2.3. Hindu Pilgrimage: Tirtha-yatra ......ccceiiiiuiiiiiiieniiiiiiieniiicesisiecesesrosssessesesassssossssssosssass 8
2.4. Buddhist Pilgrimage: Following the Buddha's FOOtSteps ....ccccceiuiureiiureniiiecaneniececenrecenens 8
2.5. Comparative 0bServations....cccccceieieiiiiiieiiniiiiesiiicesesieiesasrersssesresssassssssassssesssassosssass 9

3. L’Aletheia et les enseignements des Grecs : la vérité comme dévoilement ................... 9
4. Le pélerinage comme Aletheia : le dévoilement expérientiel de la vérité ................... 12
4.1. Le déploiement temporel et la pédagogie de la patience.....ccccecevierinceienienicenienieceecenns 12
4.3. Communal encounter and relational truth .........ccceuieiimiiniiiiiiniiiiiiiiiiiiiirnceeeee 13
4.4. La transformation affective et la sagesse par la souffrance ......ccccceveveiiinieneiieinceninananes 14
4.5. Encounter with Sacred Space and TransceNdeNnCE .....cccccieieiiiiriiieieieceiecececececececncecncenns 15
4.6. Pilgrimage as a comprehensive pedagogy ....cccoceieiureiiiuianiiieieneiiesesesiesesassssessssssesesasss 16

5. Conclusion: Recovering Pilgrimage's Pedagogical Significance............cccceeeeeecececanne. 16
RESEIENCES «.uueueneniniuinieieiiiininiuiareseereresscasasssresesssasassssssesssssassssssssssesassssssssssesssssasss 19



Introduction

Tous ceux d’entre nous qui se sont rendus a Lourdes plus d’une fois se souviendront
assurément de leur premiére visite. Peut-étre le groupe dans lequel nous nous trouvions, les
personnes que nous avons rencontrées, I'expérience des bains, des processions, de la messe
a la grotte et du reste. Pour ma part, mes premieres visites furent trés largement marquées
par les nombreux jeunes qui se joignirent a nous lors d’un pelerinage organisé par un diocese
anglais. Mais outre les personnes avec lesquelles nous voyageons, nous emportons
également nous-mémes en tant qu’individus : notre propre expérience, y compris nos emplois
et nos professions, nos joies et nos espoirs, nos craintes et nos déceptions, autant d’éléments
gui constituent un prisme a travers lequel nous comprenons Lourdes pour nous-mémes. Par
exemple, j'ai été enseignant pendant de nombreuses années, si bien qu’une partie du prisme
a travers lequel je pergois Lourdes consiste a remarquer son impact souvent profond sur les
jeunes qui ont le privilege de s’y rendre. Observer des jeunes transformés par leurs
expériences — souvent simplement en aidant quelqu’un ou en passant du temps avec une
personne qu’ils n"auraient jamais rencontrée en temps normal — peut les conduire non
seulement a des souvenirs durables, mais aussi a de véritables moments de sagesse.

« Je sais que I"'une des raisons pour lesquelles je suis devenu médecin fut ce
que j’ai vu a Lourdes. Je savais simplement qu’il n’y avait rien de mieux que de
pouvoir aider des personnes qui souffrent » (Visiteur régulier, 28 ans).

Le pelerinage est I'une des pratiques religieuses les plus durables de I’lhumanité, transcendant
les traditions confessionnelles particuliéres et les frontieres culturelles. Du hajj musulman a
La Mecque au pelerinage chrétien de Saint-Jacques-de-Compostelle, du voyage hindou a
Varanasi a la circumambulation bouddhiste des montagnes sacrées, I'acte du voyage sacré
occupe une place centrale dans la vie religieuse. Cependant, le pelerinage est bien plus qu’un
simple voyage, qu’il s’effectue sur de longues distances ou sur quelques jours dans un cadre
tel que Lourdes ou Fatima. Un pelerinage représente également une forme distinctive
d’acquisition de connaissances, une rencontre pédagogique dans laquelle la vérité se révele
a travers l'expérience vécue plutét que par des propositions abstraites. Le pelerinage
physique — tout comme une vie pleinement vécue — est cahoteux, imprévisible, surprenant,
comporte une part de risque, implique des essais et des erreurs, inclut I'entorse
occasionnelle, bénéficie d’'un accompagnement précieux et ouvre pourtant des perspectives
et des paysages que nous pouvions a peine imaginer.

En écoutant la voix de véritables pelerins, passés et présents, ce chapitre examine la

phénoménologie du pelerinage a travers le cadre philosophique de I’Aletheia, le concept
grec ancien de la vérité comme « dévoilement » ou « révélation ». En s’appuyant sur des
exemples interculturels de traditions de pelerinage, nous voyons comment le pelerinage



agit comme un « enseignant » extraordinairement puissant — offrant une pratique
pédagogique dans laquelle la vérité se révele de maniére expérientielle plutét que
purement cognitive, ce qui, pour de nombreux jeunes, demeure le mode dominant par
lequel ils recoivent leur éducation dans leur vie quotidienne. Je suggere que,
particulierement pour les jeunes, le pelerinage peut offrir une expérience éducative aussi
bien que spirituelle qui transcende la connaissance propositionnelle, engendrant
I’émergence de la sagesse a travers les dimensions incarnées, relationnelles et affectives du
voyage sacré. Cela a des implications pour la compréhension de I’éducation religieuse, du
développement de la jeunesse et de la pertinence continue du pelerinage dans la vie
spirituelle contemporaine.

Je suggérerai que la notion grecque ancienne d’Aletheia — la vérité comme dévoilement ou
révélation — offre un cadre particulierement éclairant pour comprendre les dimensions
épistémologiques et formatrices du pelerinage. La vérité, en ce sens, est un événement de
révélation, une venue a la lumiéere qui requiert les conditions appropriées et une ouverture
de la part de la personne a laquelle |a vérité est révélée. C'est la venue a la lumiére vécue par
les disciples qui, marchant vers Emmals aprés la crucifixion, rencontrérent un homme qui,
par un lent processus de révélation, se dévoila comme étant Jésus (Luc 24, 13-35). Ce
processus de révélation de la vérité est profondément respectueux du destinataire — ni cours
magistral ni « vente forcée » — il est patient et efficace précisément parce qu’il se manifeste
a travers des idiomes qui font sens pour la personne qui vit la révélation. Dans le contexte de
Lourdes, par exemple, I'expérience de la révélation de la vérité de I'amour inconditionnel a
travers des actes de bonté sans prétention et inattendus est bien plus riche que la simple
défense des vertus de I’« amour inconditionnel ». L’expérience de recevoir le pardon dans un
environnement ou le sacrement de réconciliation n’est ni étrange ni intimidant mais tout a
fait normal, est également d’une puissance profonde. Et pour les jeunes en particulier, qui
peuvent percevoir les personnes religieuses comme des hypocrites, trop « pieuses », ou
méme un peu ennuyeuses, il y a la force pure de voir ces stéréotypes bousculés par la
présence de ’lhumanité sous toutes ses formes — vieux, jeunes, toutes les origines ethniques,
hommes et femmes, riches et pauvres —a la grotte, aux bains, en procession et a la messe. Le
pelerinage, je le suggere, crée les conditions de I'émergence de la vérité, particulierement
pour les jeunes dont la formation s’accomplit autant par des rencontres affectives et
incarnées que par le transfert de connaissances, |’évaluation pédagogique et I'architecture de
I’enseignement structuré. Je suggérerai également que le développement de la théologie du
« Peuple pelerin » lors du Concile Vatican Il offre des perspectives sur la maniere dont le
pelerinage saisit ce que signifie vivre authentiquement une vie de foi : reconnaissant que nous
cheminons non pas seuls, mais avec des compagnons de route.

2. Le pelerinage dans les traditions religieuses du monde



La pratique du pelerinage se retrouve dans un large éventail de traditions religieuses, avec
une remarquable constance de finalité, nonobstant les différentes conceptions théologiques
qui la sous-tendent (Coleman & Eade, 2004). Nous examinerons plusieurs exemples bien
connus afin d’élucider les similitudes et les différences.

2.1. Le pélerinage islamique : le Hajj et 'Umrah

En islam, le Hajj a La Mecque constitue I'un des Cing Piliers, obligatoire pour tout musulman
possédant la capacité physique et financiere de I'accomplir au moins une fois dans sa vie.
Accompli annuellement durant le mois islamique de Dha al-Hijja, le Hajj englobe une série
d’actes rituels comprenant la circumambulation de la Ka’ba (tawaf), la marche entre les
collines de Safa et Marwa (sa’i), la station au mont Arafat, et la lapidation symbolique des
steles représentant Satan. Le petit pelerinage, I'Umrah, peut étre accompli a tout moment de
I'année.

Le Hajj revét une signification théologique profonde : I'unité de 'ummah (la communauté
musulmane mondiale), I'égalité devant Allah qui transcende toutes les distinctions sociales,
la commémoration de I’histoire prophétique (notamment les épreuves d’Abraham), ainsi que
la purification spirituelle. Pour symboliser tant la nature sacrée du péelerinage que I'égalité de
tous devant Dieu, les pelerins revétent de simples vétements blancs (ihram). Ce
rassemblement de millions de personnes animées d’un dessein commun représente I'une des
plus grandes assemblées religieuses de I'humanité, servant de démonstration de l'unité
islamique autant que de la soumission a la volonté divine.

En tant qu’éducateur, je sais bien combien le pelerinage est important pour de nombreux
jeunes enfants musulmans, et combien cela est lié a leur sens de la famille et de I'identité.

2.2. Le pelerinage chrétien : Jérusalem, Rome et Saint-Jacques-de-Compostelle

Le pélerinage apparut trés tot dans I’histoire de I'Eglise, Jérusalem constituant la destination
premiere en raison de son lien avec le ministere, la mort et la résurrection de Jésus. L'église
du Saint-Sépulcre, construite sur le site traditionnel du Calvaire et du tombeau du Christ, fut
un point focal pour les pelerins depuis le quatrieme siecle. Par la suite, Rome devint un centre
de pelerinage important, notamment pour les tombeaux des saints Pierre et Paul, tandis que
de nombreux autres sites, dont Fatima, Canterbury, Walsingham et Lourdes elle-méme,
attirerent des pelerins séduits par des saints particuliers ou d’autres événements ou, en un
sens, le ciel et la terre semblent s’étre touchés d’une maniére singuliere.

Un pelerinage qui a transcendé la communauté des « croyants » pour englober un bon
nombre de sceptiques, d’athées et d’autres, devenant de plus en plus a la mode comme
contre-récit aux tensions frénétiques de la vie moderne, est le Camino de Santiago, I'itinéraire
de peélerinage vers la cathédrale de Saint-Jacques-de-Compostelle en Espagne, réputée étre
la derniere demeure de saint Jacques I’Apoétre. Les pelerins médiévaux empruntaient une



gamme de routes établies (caminos), conscients de leur besoin de pénitence et de guérison,
ainsi que du plaisir plus mondain de I'aventure (Sumption, 2002 ; Webb, 2002), et malgré un
déclin apres la Réforme, il connut une renaissance remarquable au cours des derniéres
décennies (Frey, 1998), de nombreux pélerins parcourant désormais le Camino chaque année.
Cette notion de pelerinage attire un mélange véritablement éclectique de personnes, avec un
ensemble de motivations incluant le « formellement spirituel », ainsi que ceux qui
recherchent une expérience nouvelle et agréable. En ce sens, un pélerinage peut constituer
I'un des formats les plus inclusifs de témoignage religieux, ou I'expérience commune de
marcher ensemble — partageant les expériences — efface dans une certaine mesure le
sentiment que la personne doive « se qualifier » pour appartenir a un groupe religieux. Tous
sont les bienvenus, et c’est si souvent I'un des éléments frappants du pélerinage a Lourdes
pour les jeunes :

« Jai rencontré des personnes vraiment formidables que je n’aurais jamais
rencontrées sans venir ici a Lourdes. Nous sommes tous différents et pourtant
nous pouvons en quelque sorte apprendre les uns des autres et passer un
moment merveilleux. Ce sont maintenant de trés bons amis » (Jeune auxiliaire,
17 ans).

Le pelerinage chrétien met I'accent sur les thémes du voyage spirituel, de la pénitence, de la
rencontre avec le sacré a travers les lieux saints et les reliques, du témoignage
communautaire, et de la transformation par I'épreuve et la grace. La conception médiévale
de la vie elle-méme comme pelerinage (homo viator, « 'homme voyageur ») exprimait une
anthropologie théologique profonde : I'existence humaine comme voyage vers une patrie
céleste, I'Eglise comme communauté pélerine, et la vie terrestre comme passage a travers
une « vallée de larmes » vers 'laccomplissement eschatologique.

2.2.1 Le pélerinage et le Concile Vatican Il

L’idée de pelerinage se trouve au coeur de notre compréhension de ce que signifie vivre une
foi authentique. L'un des changements ecclésiologiques les plus significatifs apportés par le
Concile Vatican Il (1962-1965) fut la redécouverte de I'image de I'Eglise comme peuple
pelerin. Dépassant une auto-compréhension principalement institutionnelle, les Péres
conciliaires puisérent dans les sources scripturaires et patristiques pour présenter I'Eglise
comme une communauté en marche — cheminant a travers I’histoire vers son
accomplissement eschatologique.

Par exemple, la décision de placer le chapitre Il du document important « Lumiere des
Nations », ou Lumen Gentium, intitulé « Le Peuple de Dieu », avant le chapitre sur la
hiérarchie, constitua en elle-méme une déclaration théologique d’une importance
considérable. En mettant au premier plan la dignité baptismale commune partagée par tous



les fidéles, le Concile signifia que I'Eglise est avant tout une communauté convoquée par
Dieu, plutét qu’une structure juridique définie par ses fonctions (Sullivan, 2001). Comme
I’observa Ratzinger (1966), cet ordonnancement reflétait un retour a I'ecclésiologie de
I'Eglise primitive, dans laquelle I'ensemble du populus Dei était compris comme le sujet
premier de la mission de I'Eglise. Le Concile enseigna que I'Eglise « ne recevra sa perfection
que dans la gloire du ciel » (Lumen Gentium : 48), reconnaissant ainsi que la communauté
ecclésiale existe dans un état de « déja mais pas encore ». L’Eglise est sainte, et pourtant
toujours en besoin de purification ; elle est le Corps du Christ, et pourtant encore marquée
par les fragilités et les manquements de ses membres (Dulles, 2002). Cette identité pelerine
introduit une humilité nécessaire dans la maniére dont I'Eglise devrait se percevoir : I'Eglise
ne possede pas la plénitude du Royaume mais chemine plutét vers lui (O’Collins, 2011).

« Je me souviens de ce que |'on ressentait en marchant ensemble lors
de la procession aux flambeaux du soir. Nous nous sentions tous
comme une communauté. Je ne me sentais ni différent ni comme un
intrus. Je me sentais appartenir a ce groupe parce que nous
marchions tous simplement ensemble en procession » (Auxiliaire, 18
ans).

Ailleurs au méme Concile, la métaphore du pelerin portait également des implications pour
I’engagement de I'Eglise avec le monde. Gaudium et Spes, la Constitution pastorale sur
I'Eglise dans le monde de ce temps, compléta Lumen Gentium en insistant sur le fait que
I'Eglise « fait route avec toute I’humanité et partage le sort terrestre du monde » (Gaudium
et Spes : 40). Une Eglise pélerine, par définition, traverse les particularités de I’histoire et de
la culture, lisant les « signes des temps » a la lumiére de I’Evangile (Lamb & Levering, 2008).
Nous retrouvons ici cette idée de la vérité qui « se dévoile » le long d’un chemin, par
opposition a un « trésor » qui, une fois découvert, rend le voyage caduc. Si cette approche
ouvrit la voie a une démarche plus pastorale qui caractérisa I’époque postconciliaire
(Faggioli, 2012), elle perturbe également la binarité entre les catholiques « arrivés » et ceux
« encore en chemin » — trés particulierement, les jeunes. La réalité du modéle de I'Eglise
pelerine, comme du pelerinage plus généralement, est que nous sommes tous des
marcheurs — tous des compagnons de route — ce qui, a son meilleur, offre un modele
véritablement inclusif et accueillant pour les jeunes. Le seul défi que cela peut engendrer est
que I'expérience du pelerinage peut parfois sembler bien supérieure a I'expérience de
I’église au pays :

« Parfois, I'église a la maison, pour étre honnéte, peut devenir un peu
ennuyeuse. Ici a Lourdes, c’est tout le contraire. Les gens sourient,
sont assis avec des personnes qu’ils ne connaissent pas et pourtant ne



se sentent pas déplacés. J'aimerais pouvoir mettre en bouteille ce que
c’'estici et I'emporter chez moi » (Auxiliaire, 18 ans).

L’ecclésiologie pelerine de Vatican Il est inséparable de I'accent mis par le Concile sur la
communion (communio) et la mission (missio). L’Eglise ne voyage pas seule mais en tant
gue communion de membres divers, unis par le baptéme, partageant I’Eucharistie, et
envoyés pour le service. Le Décret sur I'apostolat des laics, Apostolicam Actuositatem,
souligna en outre que tous les membres du peuple pelerin — et non seulement les ordonnés
— participent a la mission apostolique de I'Eglise (Lakeland, 2003). Le motif du pélerin
renforga ainsi I’appel universel a la sainteté articulé au chapitre V de Lumen Gentium,
rappelant a tous les fideles que la sainteté n’est pas le privilege de la vie religieuse mais la
vocation de toute personne baptisée (Mannion, 2007).

2.3. Le pelerinage hindou : Tirtha-yatra

Le pelerinage hindou (tirtha-yatra) vers les sites sacrés (tirthas, littéralement « gués » ou lieux
de passage) constitue une pratique ancienne et continue d’une diversité considérable. Parmi
les centres de pelerinage éminents figurent Varanasi (Bénares) sur le Gange, considérée
comme particulierement propice pour la mort et la crémation ; Haridwar, ou le Gange
débouche dans les plaines ; les complexes de temples de I'Inde du Sud ; et les sanctuaires
himalayens (Eck, 2012). La Kumbh Mela, convoquée tous les douze ans en quatre lieux
désignés, attire des millions de pélerins pour le bain rituel au confluent de rivieres sacrées.

Le pelerinage hindou met I'accent sur la purification, 'accumulation de mérite spirituel
(punya), les rencontres avec la présence divine manifestée en des lieux et des icones
spécifiques, et le voyage lui-méme comme forme de discipline spirituelle. Le concept de
darshan — voir et étre vu par la divinité — résume la nature réciproque de I'expérience du
pélerinage. A la différence des traditions qui mettent I'accent sur la révélation textuelle,
I’hindouisme identifie la présence divine au sein d’éléments naturels tels que les montagnes,
les rivieres et les arbres, ainsi que dans les espaces consacrés, faisant ainsi du pelerinage un
moyen principal d’accéder a la réalité sacrée.

2.4. Pelerinage bouddhiste : Suivre les pas du Bouddha

Les centres de pelerinage bouddhistes se concentrent sur les lieux associés a la vie du
Bouddha : Lumbini (son lieu de naissance), Bodh Gaya (ou l'illumination survint), Sarnath (site
du premier sermon) et Kushinagar (lieu de la mort et du parinirvana). Le Bouddha lui-méme
aurait encouragé les pelerinages vers ces sites pour inspirer la foi et la conscience de
I'impermanence (Reader, 2005). Outre ces sites principaux, d’autres pratiques de pélerinage
se développérent, incluant la circumambulation (kora) de montagnes sacrées telles que le
mont Kailash au Tibet ; les pelerinages vers des monasteres abritant des reliques significatives



ou liés a des maitres renommeés ; et les voyages vers des sites d'importance émergente tels
gue le temple de Jokhang a Lhassa.

Le pelerinage bouddhiste met I’accent sur la pleine conscience, la génération de mérite par la
pratique ardue, la vénération des reliques et des sites sacrés comme supports de méditation,
et le fait de suivre littéralement les pas du Bouddha comme moyen de se relier a ses
enseignements. Le voyage lui-méme devient pratique : la méditation marchée, les pelerinages
de prosternation (tels que pratiqués dans le bouddhisme tibétain) et la culture de la
conscience au milieu de la difficulté servent tous de véhicules pour la compréhension et la
transformation.

2.5. Observations comparatives

Malgré des distinctions théologiques et rituelles considérables, des themes récurrents
apparaissent dans les diverses traditions de pelerinage : la sanctification de lieux spécifiques
par leur association avec des manifestations divines ou des personnes saintes ; le voyage
servant de métaphore de I'existence spirituelle ; les épreuves physiques considérées comme
purificatrices ou méritoires ; les aspects communautaires qui transcendent les divisions
sociales habituelles ; et le pelerinage pergu comme une rencontre transformatrice plutét que
comme un simple tourisme ou voyage. Ces éléments partagés suggerent quelque chose de
fondamental sur la conscience religieuse humaine et la signification de I'espace sacré et du
mouvement dans le développement spirituel.

3. L’Aletheia et les enseignements des Grecs : la vérité comme dévoilement

Le terme grec ancien Aletheia (&AnBewa), conventionnellement traduit par « vérité »,
comporte des implications étymologiques et phénoménologiques qui le distinguent
nettement des conceptions occidentales modernes de la vérité comme correspondance,
cohérence ou utilité pragmatique. Comprendre |’Aletheia s’avere essentiel pour saisir le
caractere épistémologique distinctif du pelerinage. Le mot Aletheia dérive de I'alpha privatif
(a-) combiné a lethe (ABn), signifiant « oubli », « dissimulation » ou « occultation ». Ainsi,
Aletheia signifie littéralement « dévoilement », « mise a découvert » ou « désoccultation ».
Cette étymologie suggere que le caractere premier de la vérité ne réside pas dans I'exactitude
propositionnelle mais dans la manifestation : la vérité comme venue en présence de ce qui
était caché, I’émergence dans la lumiere de ce qui était dissimulé dans |'obscurité.

Dans la philosophie présocratique, en particulier dans les ceuvres d’Héraclite et de
Parménide, « Aletheia » signifie principalement la révélation de I'Etre lui-méme plutdt que la
véracité des assertions. Pour Parménide, la divinité qui guide le philosophe dévoile la « vérité
bien arrondie » (aletheia), la distinguant des opinions humaines transitoires (doxa). Cette
vérité n’est pas accessible par la seule perception sensorielle ; elle nécessite plutét le nous
philosophique (I'intuition intellectuelle), correctement dirigé vers le dévoilement de I'Etre.



Nous devons faire preuve de prudence avec I'Aletheia car, d’'un point de vue chrétien, la
vérité n’est ni relative ni subjective en ce sens qu’elle n’est pas simplement quelque chose
gue nous décidons en tant qu’individus. Le terme tel qu’il est employé ici indique que la
vérité peut nous étre révélée par divers moyens, qui n’incluent pas nécessairement les
livres, les cours ou les sermons. Par conséquent, si la vérité est comprise comme
dévoilement plutét que comme simples énoncés de connaissance, I'éducation ne devrait
pas se limiter a la transmission d’informations exactes ou a l'inculcation de croyances
appropriées. L’éducation devrait plutdt se concentrer sur la culture des conditions dans
lesquelles la vérité peut se dévoiler, favorisant les capacités de réceptivité et d’attention, et
développant des orientations existentielles qui permettent des rencontres authentiques
avec la réalité. Tous les éducateurs, par exemple, comprennent I'impact des activités
d’aventure sur les jeunes, ou ceux-ci peuvent apprendre tellement plus sur eux-mémes, leur
interdépendance, ainsi que leur capacité d’action personnelle. Un autre exemple est le
service communautaire, ou un jeune doit faire preuve de fiabilité et de bon sens, tout en
faisant I'expérience du pouvoir d’aider autrui, peut-étre une personne beaucoup plus agée
ou quelqu’un confronté a des défis particuliers. Sans diminuer la spiritualité essentielle d’'un
pelerinage a Lourdes, il reste légitime de comprendre, au niveau trés humain, combien il est
puissant de permettre aux plus jeunes non seulement de visiter Lourdes, mais d’y voyager «
au service » d’autrui.

« On m’a demandé de m’occuper d’une vieille dame pendant la
semaine a Lourdes. Je dois étre honnéte ; j’étais terrifié au début.
Apres un jour, je réalisai qu’elle s’intéressait a beaucoup de choses
qui m’intéressaient aussi. Elle était dréle, et nous allions toujours
prendre une glace I'aprés-midi. A la fin de la semaine, j’ai pleuré
quand j’ai dU lui dire au revoir et quand elle m’a dit combien j'avais
rendu sa semaine si spéciale » (Auxiliaire, 19 ans).

L’allégorie de la caverne de Platon dans le livre VII de la République (Platon, trad. 2000) met
en scene I'éducation non pas simplement comme le transfert d’informations mais comme
periagoge — un processus de « retournement » de I’ame tout entiere depuis les ombres
vers l'illumination de I'Etre. La libération du prisonnier implique une progression graduelle,
souvent ardue, a travers des stades successifs de perception, chacun requérant du temps,
de I'accoutumance et un accompagnement approprié. La Vérité se dévoile graduellement a
mesure que I’'ame s’éleve vers un état capable de supporter une illumination
progressivement plus intense.

Dans la pédagogie chrétienne, cette compréhension inspira la philosophie éducative
patristique et médiévale. Le concept d’epektasis de Grégoire de Nysse — le progres
perpétuel dans le mystere divin — suggere que la vérité est un dévoilement inépuisable
plutét qu’une possession acquise. Le De Magistro d’Augustin postule que le Christ est le

10



Maitre intérieur qui illumine I'esprit de I'intérieur, tandis que les enseignants humains ne
fournissent que des signes extérieurs. Thomas d’Aquin distingue entre I’habitus de la
sagesse (sapientia) et la simple connaissance (scientia), le premier impliquant une
connaissance connaturelle par I'union affective avec le divin (cf. Maritain, 1943).

Les théoriciens contemporains de I’éducation ont également mis en lumiéere des dimensions
de I'apprentissage irréductibles a la simple acquisition d’informations. Le concept de «
connaissance tacite » de Michael Polanyi (1966), la pédagogie herméneutique de Hans-
Georg Gadamer (2004) et les approches phénoménologiques de I'éducation reconnaissent
tous que la compréhension véritable implique davantage que la connaissance
propositionnelle ; elle nécessite I'immersion dans des pratiques, la participation a des
traditions, 'engagement incarné et la maturation progressive du jugement et de la sagesse.
Un tel apprentissage ne peut étre accéléré ; il se déploie selon sa temporalité intrinseque a
mesure que les capacités évoluent et que les horizons s’élargissent.

« Je résumerais Lourdes comme une rencontre, un accompagnement
et une expérience : on rencontre des personnes dans des
circonstances si différentes par rapport a chez soi ; on passe du temps
avec elles sans se précipiter constamment vers la chose suivante ou
sans regarder constamment son téléphone, et on fait I'expérience de
guelque chose que I'on n’a jamais vécu auparavant » (Auxiliaire, 29
ans).

Pour les jeunes individus, particulierement ceux dont le développement cognitif est en cours
et dont les interrogations existentielles sont accrues, I’éducation comme Aletheia apparait
comme particulierement appropriée. Les adolescents ne cherchent pas seulement
I'information mais aussi le sens, I'identité, I'appartenance et la finalité. lls ont besoin
d’expériences formatrices qui engagent la personne tout entiere — affective, volitive,
somatique et relationnelle — plutét que la seule instruction cognitive. De tels individus ont
besoin d’environnements dans lesquels la vérité puisse se révéler a travers I'expérience
vécue plutot que par des propositions abstraites, des environnements qui respectent le
développement progressif de la compréhension sans imposer de certitude prématurée.

« Lourdes fut le commencement de ma vocation au sacerdoce. Pour la
premiere fois, je ressentis un appel vraiment clair. Je voulais I'ignorer
mais il ne disparaissait pas. C’était une invitation mais davantage
comme un aimant —j’y fus attiré » (Prétre — ancien auxiliaire a
Lourdes).

11



4. Le pelerinage comme Aletheia : le dévoilement expérientiel de la vérité

Nous suggérons que le pelerinage crée les conditions dans lesquelles la vérité se révele de
maniere expérientielle, engageant des facettes de |'existence humaine que la connaissance
propositionnelle ne peut embrasser. Le pelerinage est essentiellement une pratique
incarnée. Le pelerin marche — parfois pendant des semaines ou des mois — portant des
fardeaux physiques et endurant les conditions météorologiques, la fatigue, les ampoules et
la faim. D’autres, dans leur voyage vers et a travers un lieu tel que Lourdes ou Fatima. Cette
incarnation physique est fondamentale et non accessoire a la signification du pelerinage. La
vérité se dévoile a travers I'interaction du corps avec le terrain, le rythme, le paysage
étranger et nos limites.

Les pelerins contemporains sur le Camino de Santiago rapportent fréquemment que le corps
devient un enseignant (Frey, 1998). A mesure que les individus parcourent le chemin jour
apres jour, dépourvus des distractions et conforts habituels, les sensations physiques
acquierent une plus grande clarté : le poids du sac, le rythme de la respiration et les signaux
du corps concernant les besoins et les capacités. Les pelerins développent la capacité de
distinguer les besoins véritables des faux, de reconnaitre leurs limites et leurs forces
inattendues, et d’apprécier la simplicité. Une telle connaissance ne peut étre transmise par
la seule communication propositionnelle ; elle doit étre vécue et intériorisée par une
pratique corporelle soutenue.

Pour les jeunes individus, dont la relation a I'incarnation est souvent complexe — fagconnée
par la culture de consommation, la médiation numérique et les changements
développementaux — le pelerinage offre I'occasion de rencontrer le corps comme vaisseau
de sagesse plutdét que comme objet de jugement ou de manipulation. La pratique du
pelerinage a pied démontre que le corps posseéde une intelligence intrinseque, que
I’endurance se cultive graduellement et que la force nait de la pratique patiente plutét que
de la seule volonté. Cette vérité somatique se manifeste comme Aletheia : une révélation
par I'attention soutenue a I'existence incarnée.

4.1. Le déploiement temporel et la pédagogie de la patience

Un pelerinage tel que le Camino, ou méme un jour ou une semaine a Lourdes, résiste a
I’accélération. On ne peut comprimer une marche d’un mois en un week-end sans en altérer
fondamentalement le caractere. De méme qu’une visite rapide a Lourdes ne parvient pas a
en transmettre le sens. Cette structure temporelle se révele pédagogiquement essentielle. La
vérité comme Aletheia se déploie selon son propre rythme ; elle ne peut étre forcée ni
précipitée. Le pelerinage enseigne la patience, I'endurance, la confiance dans le processus —

12



des vertus de plus en plus contre-culturelles a une époque de gratification instantanée et
d’'immédiateté algorithmique.

La décélération de I'activité favorise un environnement propice a la réflexion souvent
inaccessible dans la vie quotidienne. Les pensées émergent, évoluent et se transforment au
fil des jours et des semaines. Les pelerins rapportent fréqguemment que des intuitions
surgissent de maniere inattendue — en marchant a travers une forét, en observant un lever
de soleil ou en se reposant a la fin de la journée — plutdt que par une délibération consciente.
Celaillustre la nature de I’Aletheia comme don plutét que comme accomplissement : la vérité
se révele lorsque les conditions sont appropriées, et non par le seul effort délibéré.

« Certaines de mes conversations les plus extraordinaires ont eu lieu a
Lourdes. Parfois dans le Sanctuaire, parfois dans un café. Pouvoir faire
une pause et parler a des personnes qui comprennent ce que vous
voulez dire et pourquoi cela compte pour vous — c’est un tel privilege »
(Auxiliaire, 25 ans).

Pour les jeunes individus qui naviguent dans une culture caractérisée par la stimulation
continue et I'anxiété de performance, le concept de la temporalité du pelerinage offre un
sentiment de libération. Il n’y a pas de destination finale a atteindre mais seulement le pas
suivant ; aucune réalisation n’est requise au-dela de la persévérance. La destination devient
moins significative que le voyage lui-méme. Cette perspective émancipe les jeunes de la
tyrannie de la productivité, favorisant un mode différent d’étre-dans-le-temps : la présence
attentive plutot que I'effort anxieux.

« Avant d’aller a Lourdes, j'avais du mal a comprendre. Je comprends
pourquoi on dit qu’il faut y aller pour comprendre. Mais je suis content
de n’avoir pas compris. Si souvent, nous voulons comprendre de la
méme maniere que nous consommons de la restauration rapide. Mais
Lourdes n’est pas de la restauration rapide. Il faut du temps pour vous
montrer ce que c’est. J’en suis reconnaissant » (Auxiliaire, 31 ans).

4.2. La rencontre communautaire et la vérité relationnelle

Le pelerinage est fondamentalement communautaire. Les pélerins marchent aux cotés
d’autres ; sur le Camino, ils peuvent partager des albergues (auberges), échanger des récits,

13



participer a des liturgies communes, voyager ensemble, manger ensemble et s’offrir une aide
mutuelle. La salutation traditionnelle sur le Camino — Buen Camino — reconnait la
participation partagée a un voyage commun qui transcende la finalité individuelle.

Cette communitas, telle que la décrivit I'anthropologue Victor Turner (Turner & Turner, 1978),
établit un espace social liminaire distinct des hiérarchies et des roles conventionnels. Pendant
le pelerinage, les professionnels de santé marchent aux c6tés des ouvriers, les professeurs
aux cotés des étudiants, et les riches aux cOtés des pauvres. L'expérience partagée de la
vulnérabilité et du dessein commun engendre des rencontres authentiques difficiles a
atteindre dans la vie quotidienne stratifiée. De telles rencontres révelent la vérité : la
reconnaissance de notre humanité partagée, la dissolution des préjugés par les relations
personnelles, et la prise de conscience que des inconnus peuvent devenir des amis a travers
I’adversité partagée.

Pour les jeunes individus, la communauté de pelerinage offre un remede a la pseudo-
connexion numérique et a la ségrégation démographique. lls s’engagent avec des personnes
d’ages, de nationalités et d’origines divers, unies par un dessein commun plutét que par une
identité de consommateur ou une curation algorithmique. lls rencontrent le dialogue sincere,
la confiance mutuelle et la solidarité née de défis partagés. Une telle authenticité
relationnelle se manifeste comme Aletheia : la révélation d’'une connexion humaine
authentique, distincte de ses simulacres marchandisés.

4.3. La transformation affective et la sagesse par la souffrance

Certaines formes de pelerinage englobent des expériences de souffrance, notamment les
ampoules, la fatigue, I'inconfort, la solitude et la peur. Néanmoins, cette souffrance peut étre
pédagogiquement bénéfique lorsqu’elle est volontairement entreprise et intentionnellement
contextualisée. En endurant I'épreuve, les pelerins découvrent des réserves intérieures de
force, développent la résilience et connaissent une transformation émotionnelle qui ne peut
étre obtenue par la simple information.

La conception médiévale du pelerinage comme acte de pénitence reconnaissait la
signification formatrice de la souffrance. L’adversité physique était considérée comme une
manifestation extérieure du remords intérieur et comme une méthode de purification
spirituelle. Bien que les pelerins modernes ne recherchent pas explicitement la pénitence, le
principe sous-jacent persiste : embrasser volontairement I'épreuve conduit a des
transformations que le seul confort ne peut procurer. On ne pergoit ce qui est véritablement
important que lorsque I'on est privé du superflu, on découvre la gratitude par la nécessité, et
I'on trouve le contentement dans la simplicité. Pour les jeunes qui habitent des cultures de
soin thérapeutique de soi et d’aversion au risque, le pelerinage offre la rencontre avec la
difficulté comme potentiellement signifiante plutot que simplement a éviter. Ils apprennent
que l'inconfort n’a pas a étre catastrophique, qu’ils possedent une plus grande capacité

14



gu’imaginée, que la souffrance volontairement acceptée pour un dessein digne differe
profondément de la douleur dépourvue de sens. Cette sagesse se déploie a travers
I’expérience vécue comme Aletheia — la vérité révélée par I'épreuve.

« On ne va pas a Lourdes comme auxiliaire pour des vacances. C'est un
travail difficile parce qu’on est la pour aider les malades. On sacrifie une
partie de son temps, et une somme considérable d’argent, pour vy aller
et pour consacrer une grande partie de la journée, et parfois de la nuit,
au bénéfice d’autrui. Ce n’est qu’apres avoir fait cela pendant une
semaine que je réalisai avoir recu bien plus de I'expérience que je
n’avais donné. J'étais tres fatigué, mais d’une fatigue différente. Une
fatigue heureuse » (Auxiliaire, 28 ans).

4.4. La rencontre avec I'espace sacré et la transcendance

Les destinations de pelerinage constituent un espace sacré : des sites marqués par la
manifestation divine, I'occurrence miraculeuse ou I'association avec des personnes saintes.
Méme les pelerins dépourvus de croyance orthodoxe rapportent avoir rencontré « quelque
chose de plus » en de tels lieux — un sens du sens, du mystére ou d’une présence excédant
I’expérience ordinaire. Le concept du numineux de Rudolf Otto (1958) — le sacré comme
mysterium tremendum et fascinans — saisit cette dimension.

Les espaces sacrés établissent des environnements propices aux rencontres transcendantes.
La cathédrale de Saint-Jacques, le Gange a Varanasi et la Ka’ba a La Mecque sont des lieux
chargés de siecles de priere, de dévotion et de signification religieuse. Les pelerins décrivent
souvent des expériences d’émotion intense, de paix profonde ou de réévaluation existentielle
dans de tels cadres. Que ceux-ci soient compris théologiquement comme présence divine
authentique ou psychologiguement comme projections importe moins que la réalité
phénoménologique : un aspect de I'expérience qui se révele de maniere unique au sein des
espaces sacrés.

Pour les jeunes qui naviguent entre les questions de sens, d’identité et de transcendance dans
des contextes de plus en plus sécularisés, le pelerinage offre une rencontre légitime avec le
sacré en dehors des frontieres habituelles de la religion institutionnelle. lls peuvent faire
I’expérience de I'’émerveillement, de la révérence et du mystere sans qu’un assentiment a des
doctrines particulieres ne soit requis. La vérité se dévoile comme aletheia : le dévoilement de
la profondeur de la réalité, de la possibilité du sens et de la disponibilité de la transcendance.

15



« Pour moi, servir a Lourdes chaque année est le point culminant de
mon année. Je ne ris et ne pleure jamais autant que lorsque je suis a
Lourdes. Mes amis chez moi trouvent cela étrange car ils me
connaissent comme étant fondamentalement athée. Je ne peux pas
I’expliquer pleinement, mais je sais que cela compte tellement pour
moi » (Auxiliaire, 51 ans).

4.5. Le pelerinage comme pédagogie intégrale

Le pelerinage implique I'engagement intégral de I'individu tout entier — englobant le corps,
I'esprit, les émotions, la volonté et les aspects relationnels — d’une maniére rarement
observée dans la nature compartimentée de la vie moderne. Il synthétise la discipline
physique, la réflexion intellectuelle, le traitement émotionnel, 'engagement volontaire et la
participation communautaire. Cette approche holistique facilite la révélation simultanée de
la vérité a travers diverses dimensions, aboutissant a une transformation qui ne peut étre
réduite a aucun aspect singulier.

Pour les jeunes dont la formation survient typiquement dans des contextes fragmentés —
I'instruction académique ici, I'entrainement sportif la, la vie sociale ailleurs, la quéte
spirituelle (le cas échéant) reléguée dans I'espace privatisé — le pélerinage offre une
intégration holistique. Le pelerin apprend en marchant (incarnation), en réfléchissant
(cognition), en ressentant (affect), en choisissant (volition) et en se reliant (communauté)
dans une expérience unifiée. La vérité se déploie de maniére intégrale plutot que partielle,
engageant des capacités que l'instruction cloisonnée ne peut atteindre.

Cela rejoint la vision de la paideia classique de I'éducation comme développement holistique
de lindividu plutét que simple dissémination d’informations. Le pelerinage fonctionne
comme un lieu privilégié pour une telle paideia : une pédagogie englobante dans laquelle la
sagesse émerge a travers I'expérience vécue comme Aletheia — la vérité révélée a ceux qui
sont bien disposés par la pratique, la patience et la présence.

5. Conclusion: Retrouver l'importance pédagogique du pélerinage

Ce chapitre a soutenu que le pelerinage représente bien plus que le tourisme religieux ou la
pratique dévotionnelle ; il constitue un site pédagogique privilégié dans lequel la vérité se
dévoile comme Aletheia — dévoilement plutdt que simple proposition. A travers la pratique
incarnée, le déploiement temporel, la rencontre communautaire, la transformation affective
et I'engagement avec |'espace sacré, le pelerinage crée les conditions de I’émergence d’une
sagesse irréductible a I'instruction cognitive.

16



Pour les jeunes individus, le pelerinage offre une expérience formatrice qui touche des
facettes du développement souvent négligées par les approches éducatives contemporaines.
Dans des sociétés qui mettent I'accent sur l'acquisition d’informations, les évaluations
standardisées et la rationalité instrumentale, le pelerinage restaure la nature holistique de
I’éducation : favorisant le développement d’individus capables de sagesse plutot que de
simple connaissance ; enclins a I’émerveillement plutét qu’a la seule maitrise ; et orientés
vers le sens plutot que vers le seul succes.

Le renouveau actuel du pelerinage — particulierement le Camino de Santiago, ainsi que les
signes d’un retour vers des sites tels que Lourdes parmi les jeunes, a la suite de I'impact du
Covid — suggere une faim pour précisément une telle expérience formatrice. lls
reconnaissent, peut-étre implicitement, que certaines vérités ne peuvent étre enseignées
mais doivent étre parcourues, que la sagesse se déploie a travers |'expérience plutdt que par
I'instruction, que la formation authentique requiert I'engagement de la personne tout entiere
dans une pratique intégrée.

Cela souligne la nécessité de rétablir I'importance pédagogique du pelerinage au sein des
institutions éducatives et religieuses. La pastorale des jeunes, la catéchese et le
développement du caractere pourraient, et dans de nombreux cas le font déja, intégrer
efficacement le pelerinage — qu’il s’agisse de voyages littéraux vers des sites traditionnels ou
de pratiques adaptées qui facilitent des conditions similaires d’apprentissage expérientiel. Les
institutions éducatives pourraient mettre en ceuvre des programmes permettant aux
étudiants de s’engager dans des pelerinages pédestres prolongés comme expériences
formatrices équivalentes a I'étude académique. Les universités pourraient également
reconnaitre le pelerinage comme une activité éducative légitime plutét que comme une
simple poursuite récréative. Mais ce qui ressort clairement de tous ceux qui ont apporté leur
témoignage a ce chapitre, c’est que ce qui rend le pelerinage a Lourdes véritablement
transformateur est I'occasion de servir.

Un tel recouvrement nécessite de résister aux tendances réductionnistes de I'éducation
contemporaine : la fixation sur les résultats mesurables, la primauté accordée a la
connaissance propositionnelle sur la sagesse pratique, et la fragmentation de I'apprentissage
en matieres et compétences distinctes. Il requiert de la patience avec des processus qui se
développent graduellement, de la confiance dans des dimensions de la formation qui ne sont
pas facilement quantifiables, et une volonté de créer I’espace pour que I’Aletheia survienne
plutét que de simplement transmettre la vérité.

En définitive, comprendre le pelerinage comme Aletheia éclaire tant la signification continue
du pelerinage que le caractere propre de I’éducation. La vérité n’est pas possédée mais
participée, non pas atteinte par le seul effort mais dévoilée par la disposition appropriée, non
pas transmise informationnellement mais rencontrée existentiellement. Le péelerinage crée
les conditions d’une telle rencontre, offrant aux jeunes en particulier la possibilité d’une

17



formation adéquate a la profondeur et a la complexité de I'existence humaine. En retrouvant
la signification pédagogique du pelerinage, nous retrouvons I"’éducation elle-méme comme
paideia intégrale : la culture de personnes capables de demeurer authentiquement dans le
dévoilement de la vérité.

« 30 Quand il fut a table avec eux, il prit le pain, rendit graces, le rompit
et le leur donna. 31 Alors leurs yeux s’ouvrirent et ils le reconnurent,
mais il disparut de devant eux. 32 Et ils se dirent I'un a l'autre : « Notre
cceur ne brdlait-il pas en nous tandis qu’il nous parlait en chemin et
nous ouvrait les Ecritures ? » (Luc 24, 30-32)

18



Références

Coleman, S., & Eade, J. (Eds.). (2004). Reframing pilgrimage: Cultures in motion. Routledge.
Dulles, A. (2002). Models of the Church (expanded ed.). Image Books.

Eck, D. L. (2012). India: A sacred geography. Harmony Books.

Faggioli, M. (2012). Vatican II: The battle for meaning. Paulist Press.

Frey, N. L. (1998). Pilgrim stories: On and off the road to Santiago. University of California
Press.

Gadamer, H.-G. (2004). Truth and method (2nd rev. ed.; J. Weinsheimer & D. G. Marshall,
Trans.). Continuum.

Heidegger, M. (1962). Being and time (J. Macquarrie & E. Robinson, Trans.). Blackwell.

Lakeland, P. (2003). The liberation of the laity: In search of an accountable Church.
Continuum.

Lamb, M. L., & Levering, M. (Eds.). (2008). Vatican II: Renewal within tradition. Oxford
University Press.

Mannion, G. (Ed.). (2007). The vision of John Paul Il: Assessing his thought and influence.
Liturgical Press.

Maritain, J. (1943). Education at the crossroads. Yale University Press.

O’Collins, G. (2011). The Second Vatican Council: Message and meaning. Liturgical Press.
Otto, R. (1958). The idea of the holy (J. W. Harvey, Trans.). Oxford University Press.
Plato. (2000). The republic (T. Griffith, Trans.). Cambridge University Press.

Polanyi, M. (1966). The tacit dimension. University of Chicago Press.

Ratzinger, J. (1966). Theological highlights of Vatican Il. Paulist Press.

Reader, I. (2005). Making pilgrimages: Meaning and practice in Shikoku. University of
Hawai‘i Press.

Second Vatican Council. (1964). Lumen Gentium: Dogmatic Constitution on the Church.
Vatican.
https://www.vatican.va/archive/hist councils/ii vatican council/documents/vat-
ii const 19641121 lumen-gentium en.html viewed 1.5.2024

Second Vatican Council. (1965). Gaudium et Spes: Pastoral Constitution on the Church in the
Modern World. Vatican.
https://www.vatican.va/archive/hist councils/ii vatican council/documents/vat-

ii_ const 19651207 gaudium-et-spes en.html

Sullivan, F. A. (2001). From apostles to bishops: The development of the episcopacy in the
early Church. Newman Press.

19


https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_en.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_en.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_en.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_en.html

Sumption, J. (2002). Pilgrimage: An image of mediaeval religion. Faber & Faber.

Turner, V., & Turner, E. (1978). Image and pilgrimage in Christian culture. Columbia
University Press.

Webb, D. (2002). Medieval European pilgrimage, c.700—c.1500. Palgrave.

20



