L’eau comme caractéristique élémentaire du sanctuaire
marial de Lourdes :

Hydrologie sacrée, traditions de guérison et pélerinage

dans la France du XIXe siecle

Document occasionnel n° 6
Simon Uttley
-Hospitalier- HNDL-




WWW.KOIN-ED.ORG

Table de matieres

/170 Te [ o 1 o o I N 3
L’histoire des bains de LOUIdEsS...........cuceieieieiinininieieieieieiirecaceieieieresececesesesesececscans 4
La découverte de la SOUIrCe (1858)...ccciciciiiciireririiieieieieceiecerecesacesacesecececesesesesesesesesesesssasssens 4
Développement précoce (1858—1870) ...ccccciiieririririeieieceieeerecesacesacesecesecesesesesesesesesesesssasssene 5
EXPaNSIioN (1870-19T4)...ccciuiuiuieieininierererrerererescsessssssscssssssasssasssasesssssssssesssesssssesesssasssasssane 5
Développements du XXe et XXIe SIi€CLES c.cciiiiiiiiiiiiiiiiiiiieieieieieietetetecetecetecerecesesesesesesesesasens 6
Les sources de guérison dans la France rurale du XIXe Si€cle .......ccceeeeveieieiraeenannn. 7
La tradition pyrénéenne des eaux thérapeutiqUeS ......cccceieieieieieieieieieietetecetecereseresesesessanens 7
Hydrothérapie et discours MEdicCal.....cccicieiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiieieieietecetecetecetecesesesesesesesasasens 7
La position distinctive de LOUrdes ....ccciciiiciiiiiiiiiiiiiiiieieieieieieteietecececececececesesesosesesesesssesssens 8
La signification théologique de l’eau dans le christianisme catholique....................... 8
Fondements DiblIQUES ....cccuieiiiiiiiiieieiiieiiietieitieeeieiecetetesecesecesasesecesecesesesesesesesesesesesasssene 9
Théologie SacrameENtelle....cccciieiiiiiieiiiiiieriiiiiiaiieietesecretesasseressssesessssssessssssessssssesessssssesssas 9
Théologie mariale et GUEKISON ....cciiiiuiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiisiiiiitesieresesessessssssesesessssessssssesesassase 10
Les pélerins modernes et les bains de LOUrdesS..........ccceeeieieiiiieieieinieierersesecacncecesenens 10
Pratiques de bain CONtEMPOraiNES ...ciciiiiiciiiciiiiiiiieieieieieteietetecetecesecesecesecesesesosesesesesasasanes 10
Expérience incarnée et création de SENS.....ccciviiiiiiiiiiiiiieieieieieietetececetecececesecesosesesesesesasanes 11
Dimensions symboliques et SOCIALES ...c.ciciiiiiiiiiiiiiiiiiiiieieieieieietetetecetecececesecesesesesesesasasanes 12
Perspectives médicales et allégations de SUETISON .....cccvuiuieiiiieiiiiiiiieiiiiiiieniiietesesiesesanene 12
(070 o T 1757 Lo ) o TN 13
=T 1= =T Lo X N 15

© Simon Uttley, 2026 2



WWW.KOIN-ED.ORG

Introduction

Interrogez de nombreuses personnes qui connaissent peu Lourdes et son histoire, et elles
auront néanmoins peut-étre entendu parler des « bains » — les piscines. Des récits d’'immersion
dans I'eau glacée des Pyrénées, des témoignages de guérisons et de transformations
spirituelles, ou simplement la curiosité suscitée par cette pratique distinctive — les bains de
Lourdes occupent une place unique dans I'imagination populaire. Depuis la découverte de la
source par Bernadette Soubirous en 1858, I'’eau demeure centrale a I'expérience du pélerinage
a Lourdes, le site marial le plus visité au monde, attirant environ six millions de visiteurs
annuellement (Sanctuary of Our Lady of Lourdes, 2024).

Dans ce chapitre, nous examinerons I'importance de I'eau depuis des perspectives
théologiques, historiques et anthropologiques. En commengant par I'émergence littérale de
Lourdes a travers I'expérience de Bernadette en 1858, nous tracerons le développement de
I'infrastructure du bain et explorerons comment cette caractéristique physique devint centrale
a l'identité et a la pratique du sanctuaire. En situant Lourdes dans le contexte culturel plus large
des sources de guérison pyrénéennes et du développement de I'hydrothérapie dans la France
du XIXe siecle, nous examinerons comment le site a la fois participa et transcenda les cadres
religieux et médicaux existants. L’analyse théologique révélera comment I’eau a Lourdes
fonctionne a l'intersection de multiples couches de signification chrétienne — biblique,
sacramentelle et mariale — tandis qu’un examen ethnographique contemporain éclairera
comment les pelerins modernes s’engagent avec cette pratique rituelle. Le chapitre conclura en
réfléchissant sur la signification continue de I'eau a Lourdes et ses perspectives futures.

Figure 1. L’eau a Lourdes : un cadre multidimensionnel. L’eau opére simultanément a travers des
dimensions historiques, théologiques, culturelles et contemporaines, chacune contribuant a
I'attrait complexe du sanctuaire et a sa fonction sociale.

Water at Lourdes: A Multi-Dimensional Framework

o

Lourdes
Sprifig
Water

© Simon Uttley, 2026 3



WWW.KOIN-ED.ORG

L’histoire des bains de Lourdes
La Figure 2 présente un apercu chronologique des développements clés de 1858 a 2024.

Historical Development of the Lourdes Baths: 1858-2024

Renovated baths
reopen

Hospitalité COVID Elosure
established March 2020

Medical Bureau
established

Key Statistics:
« 165+ years of continuous spring flow (120,000 litres/day)
« 6 million annual pilgrims
+ 70 officially recognised miraculous healings
+ 24 individual bath facilities in renovated complex

Figure 2. Développement historique des bains de Lourdes : 1858-2024. La chronologie montre les
événements majeurs, les développements institutionnels et les changements d’infrastructure qui
fagonnerent les installations de bain pendant 165 ans.

La découverte de la source (1858)

Ce fut le 25 février 1858, lors de la neuviéme apparition a Lourdes (Uttley, 2025), enregistrée
par des contemporains et plus tard objet d’examen, qu’« Aquero » (« cette chose », en occitan
local — le dialecte parlé par Bernadette Soubirous) ordonna a la jeune fille de « boire a la source
et de s’y laver » (Laurentin, 1979 : 93). Bernadette, ne trouvant d’abord aucune eau visible,
creusa dans le sol boueux de la grotte de Massabielle jusqu’a ce qu’un filet d’eau commenca a
se former. Les témoins rapporterent qu’elle but d’abord de I’eau boueuse, se lava le visage
avec, puis mangea quelques brins d’herbe amere — des actions qui déconcerterent et
troublerent les spectateurs (Laurentin, 1979). Ce moment dramatique et apparemment
absurde marqua un tournant décisif dans les événements de Lourdes.

Néanmoins, en quelques heures, ce qui avait commencé comme un filet devint une source a
part entiére produisant de I’eau claire, un fait corroboré par de nombreux témoins, y compris
des études géologiques ultérieures (Boissarie, 1898). L’analyse chimique détermina

© Simon Uttley, 2026 4



WWW.KOIN-ED.ORG

ultérieurement que I'eau était potable quoique d’'une composition minérale ordinaire —
dépourvue des propriétés thérapeutiques distinctives associées aux eaux thermales
pyrénéennes voisines. Cet aspect « ordinaire » devint théologiquement significatif, suggérant
que toute qualité curative ne provenait pas de propriétés chimiques particulieres mais d’une
présence spirituelle ou d’'une bénédiction divine. Le débit de la source se stabilisa rapidement a
environ 120 000 litres par jour, maintenant une température constante de 12°C (54°F) tout
au long de I'année (Boissarie, 1898).

Développement précoce (1858-1870)

Les premieres années suivant les apparitions furent marquées par des scenes désordonnées a
la grotte alors qu’un nombre croissant de pélerins cherchaient a accéder a I’eau de source. Les
autorités civiles, sceptiques quant aux affirmations surnaturelles et préoccupées par |'ordre
public, fermérent initialement la grotte par barricades en juin 1858. Cette tentative d’interdire
I’acces s’avéra finalement contre-productive, transformant Lourdes en un point focal de
tensions entre autorité ecclésiastique et étatique caractéristique de la France du Second Empire
(Gibson, 1989). L'empereur Napoléon lll ordonna finalement la réouverture de la grotte en
octobre 1858, en partie influencé par I'engagement personnel de I'impératrice Eugénie avec
Lourdes.

L'acces a I'eau, que ce f(t pour se laver ou pour la recueillir, fut trés improvisé et désorganisé
durant cette période (Kaufman, 2005). Ceci présenta a la fois des défis et des opportunités. Les
défis, pour maintenir le décorum et I’hygiéne ; les opportunités, pour ceux qui reconnaissaient
le potentiel commercial et dévotionnel naissant. Les visiteurs de la grotte rassemblaient
simplement I'eau de la source elle-méme en utilisant tout récipient disponible. Certains
s'immergeaient complétement dans le ruisseau froid s’écoulant de la grotte. La pratique de
prendre I’eau a domicile commenca presque immédiatement, établissant un modele que
I'Eglise chercha plus tard a régulariser et controler.

Le 18 janvier 1862, I'évéque de Tarbes déclara que « I'lmmaculée Marie, Mére de Dieu, apparut
réellement a Bernadette Soubirous » (Laurentin, 1979 : 156). Le moment fut opportun,
coincidant avec la reconnaissance papale de 1854 du dogme de I'lmmaculée Conception et
survenant au milieu de conflits politiques continus entre I’Eglise et I'Etat en France. Cette
approbation épiscopale transforma Lourdes d’une curiosité locale controversée en un lieu de
pelerinage officiellement reconnu, libérant des ressources organisationnelles et une légitimité
institutionnelle. L’Eglise établit rapidement un contrdle sur les installations de la grotte et
commenga a développer une infrastructure pour gérer le nombre croissant de visiteurs.

Expansion (1870-1914)

© Simon Uttley, 2026 5



WWW.KOIN-ED.ORG

La derniere partie du XIXe siecle vit une expansion et un développement significatifs pour servir
le nombre croissant de pelerins vers ce lieu désormais officiel de pelerinage et de dévotion. En
1880, I'Hospitalité Notre-Dame de Lourdes — une organisation bénévole dédiée a assister les
pelerins malades — fut fondée, formalisant le soin des visiteurs vulnérables. Cette organisation
devint essentielle a la gestion de la pratique du bain, fournissant des volontaires formés pour
assister les pelerins et maintenir les standards d’hygiene et de dignité.

Les cuves en bois originales furent remplacées par des baignoires en pierre dans les années
1880, offrant désormais des bains séparés pour les hommes et les femmes (Harris, 2013). En
1891, le complexe de bains comprenait douze cabines de bain individuelles — six pour les
femmes et six pour les hommes — chacune comprenant une zone de déshabillage et une
baignoire en pierre. Le complexe de bain incorpora également des espaces de priére et
d’attente, transformant I'expérience en un parcours rituel plus élaboré plutét qu’une simple
immersion.

La procédure de bain devint plus formelle durant cette période. Les pélerins faisaient la queue a
I’extérieur des installations de bain, souvent pendant des heures, avant d’étre assistés dans une
zone de changement par des volontaires de I’'Hospitalité. Les volontaires — appelés «
brancardiers » pour les hommes et « dames » pour les femmes — aidaient les pelerins a se
déshabiller tout en maintenant la modestie grace a I'utilisation de draps et paravents. Les
pelerins entraient ensuite pieds nus dans I'eau froide, souvent aidés a s'immerger
complétement. Apres une bréve immersion, ils sortaient et étaient enveloppés dans des draps
pour se sécher et se rhabiller (Dahlberg, 1991). La procédure entiére prenait généralement dix a
quinze minutes par pelerin.

L’arrivée du chemin de fer en 1866 marqua un changement d’étape majeur dans 'accessibilité
de Lourdes, a la fois en termes de vitesse et de facilité de voyage, et en le rendant abordable
pour ceux qui jusqu’alors n"auraient pu entreprendre le pelerinage. L'inauguration du service
ferroviaire direct de Paris en 1867 devint particulierement significative, permettant
I'organisation de pelerinages de masse qui amenaient des centaines de pélerins simultanément
—y compris beaucoup gravement malades qui autrement n’auraient pas pu voyager (Kaufman,
2005). En 1891, quarante-deux pelerinages nationaux organisés ameneérent 214 239 pélerins a
Lourdes, établissant des modeles de pelerinage organisé qui perdurent jusqu’a aujourd’hui
(Harris, 2013).

Développements du XXe et XXle siécles

En 1903, le pape Pie X établit le Bureau Médical de Lourdes pour enquéter sur les rapports de
guérisons suivant des protocoles scientifiques rigoureux (Carrel, 1950). Bien que le Bureau se
concentrat sur les allégations de guérison plutdt que sur la pratique du bain elle-méme, son

© Simon Uttley, 2026 6



WWW.KOIN-ED.ORG

existence contribua a légitimer Lourdes dans le discours médical moderne. L’établissement en
1947 du Comité Médical International, avec des membres de dix-sept pays, renforca davantage
cet engagement avec I'enquéte médicale. Au long du XXe siecle, seules soixante-dix guérisons
furent reconnues comme miracles médicalement inexplicables — un taux de reconnaissance
remarquablement faible qui paradoxalement renforga plutdt qu’affaiblit les allégations de
Lourdes (Bureau Médical de Lourdes, 2026).

Une mise a niveau majeure des installations de bain eut lieu entre 2022 et 2024, lorsque le
Sanctuaire de Notre-Dame de Lourdes entreprit un projet de rénovation majeur incluant des
améliorations de la plomberie et aux normes de sécurité et d’accessibilité. De nouveaux
systemes de filtration de I’eau furent installés, bien que I'eau elle-méme continue d’étre
changée plusieurs fois par jour. Les nouvelles installations maintinrent la disposition
traditionnelle des bains séparés pour les hommes et les femmes tout en améliorant
I’accessibilité pour les personnes handicapées. Les rénovations préserverent le caractere
essentiel du rituel tout en répondant aux exigences de santé et sécurité modernes.

Les sources de guérison dans la France rurale du XlIXe siécle

La tradition pyrénéenne des eaux thérapeutiques

L’eau, ainsi que sa capacité de guérison et la signification des sources dans la culture
pyrénéenne locale, était profondément ancrée bien avant les apparitions de 1858 (Blackbourn,
1993). La géologie de la chaine des Pyrénées produit naturellement de nombreuses sources,
dont beaucoup attirent I'attention pour leurs qualités minérales distinctives. Des sites tels que
Bagnéres-de-Bigorre, Cauterets et Bareges établirent des réputations médicales bien avant
Lourdes, leurs eaux thermales riches en minéraux attirant des visiteurs cherchant des remedes
pour divers maux.

Les populations rurales de la région des Hautes-Pyrénées maintenaient des croyances
traditionnelles dans les propriétés curatives de I'eau, avec des sources telles que Saint-
Bertrand, Saint-Savin et des puits sacrés locaux attirant des péelerins bien avant le XIXe siécle.
Ces pratiques dévotionnelles locales mélaient souvent des éléments de religiosité catholique
avec des croyances folkloriques plus anciennes sur les pouvoirs curatifs de sources et de lieux
particuliers. La vénération des sources sacrées représente une tradition qui s’étend a travers les
cultures européennes, enracinée a la fois dans des pratiques pré-chrétiennes et incorporée
dans le christianisme a travers des processus de christianisation médiévale.

Hydrothérapie et discours médical

Parallelement a I'importance de I'eau dans la religiosité locale, la passion bourgeoise frangaise
pour les propriétés physiguement curatives de I'eau de source était en hausse dans la méme
période. L'hydrothérapie — I'utilisation médicalement supervisée de |I'’eau pour le traitement —

© Simon Uttley, 2026 7



WWW.KOIN-ED.ORG

connut une expansion significative en France au milieu du XIXe siécle (Mackaman, 1998). Le
développement de l'infrastructure de transport rendit les stations thermales plus accessibles
aux classes moyennes, tandis que le discours médical incorporait de plus en plus
I’"hydrothérapie dans la médecine légitime. En 1858, plus de cinquante stations thermales
opéraient a travers la France, utilisant les propriétés curatives alléguées de diverses eaux
minérales (Mackaman, 1998).

La position distinctive de Lourdes

Bien que Lourdes fat situé historiguement, culturellement et géographiquement parmi des
traditions établies de sources sacrées et d’eaux thérapeutiques, divers facteurs le distinguérent
des autres sites pyrénéens de pelerinage de guérison et des destinations d’hydrothérapie
médicale. Premierement, la contemporanéité des apparitions créa un sens d'immédiateté et
d’authenticité. Contrairement aux sanctuaires médiévaux dont les origines s’étaient perdues
dans la légende, Lourdes émergea dans la mémoire vivante avec des témoins nommés et de la
documentation contemporaine. Bernadette Soubirous elle-méme vécut jusqu’en 1879,
fournissant une connexion continue avec les événements.

Deuxiemement, la connexion intime de la source avec les apparitions mariales prétendument
survenues dans la mémoire vivante, et ultérieurement validées par I'enquéte épiscopale,
fournit un soutien théologique absent d’autres sites. L'identification de « Aquero » comme
I'lmmaculée Conception relia Lourdes directement a un développement dogmatique majeur
récent, tandis que les instructions d’établir une chapelle et d’organiser des processions
fournirent une sanction explicite pour le développement institutionnel.

Troisiemement, le timing de Lourdes s’avéra significatif. Les apparitions survinrent durant une
période de dévotion mariale intense stimulée par le dogme de I'lmmaculée Conception de
1854, de conflit politique entre I'Eglise et I'Etat en France, et d’anxiété culturelle plus large sur
la modernité et la sécularisation. Lourdes offrit une puissante affirmation contre-culturelle de la
présence surnaturelle a un moment ou les institutions religieuses se sentaient particulierement
assiégées.

Enfin, le développement de I'infrastructure de transport et de la capacité organisationnelle
permit a Lourdes d’atteindre une échelle impossible pour d’autres sites de dévotion locale. Le
chemin de fer amena des millions de pelerins au cours des décennies suivantes, tandis que
I'Hospitalité Notre-Dame de Lourdes et d’autres organisations développérent les systemes pour
accueillir le pelerinage de masse. En 1891, Lourdes recevait déja plus de visiteurs annuellement
gue tout autre sanctuaire francais (Harris, 2013).

La signification théologique de I’eau dans le christianisme
catholique

© Simon Uttley, 2026 8



WWW.KOIN-ED.ORG

Fondements bibliques

L’eau détient une signification fondamentale dans les récits bibliques et la théologie chrétienne,
offrant des ressources conceptuelles essentielles pour comprendre Lourdes. Dans la Genése,
I’Esprit de Dieu plane sur les eaux primordiales (Genése 1:2), établissant I'eau comme présente
a la création elle-méme. Le déluge de Noé démontre I'eau comme instrument a la fois de
jugement et de purification (Genése 6-9). Le passage de la Mer Rouge représente I'eau comme
moyen de salut et de libération (Exode 14). Ces récits de I’Ancien Testament établissent des
modeles multiples d’eau comme puissance divine capable de destruction et de préservation, de
mort et de nouvelle vie.

Dans le Nouveau Testament, I’Evangile de Jean présente une réflexion théologique étendue sur
I’eau, particulierement dans le dialogue avec la Samaritaine, ou Jésus offre « I'eau vive » qui
devient « une source d’eau jaillissant en vie éternelle » (Jean 4:10-14). Le récit johannique de la
crucifixion note I'’eau coulant du c6té percé du Christ (Jean 19:34), un détail interprété
sacramentellement par la tradition patristique comme représentant le baptéme et I'Eucharistie
émergeant de la Passion (Gambero, 1999). La pratique baptismale elle-méme établit I'eau
comme moyen de renaissance spirituelle et d’incorporation dans le corps du Christ.

Cette fondation scripturaire établit 'eau comme un symbole riche dans la théologie chrétienne
: une source de vie, un agent de purification, un médium de mort et renaissance, et un signe de
présence divine. Ces significations multiples convergent a Lourdes, ou I'eau opere
simultanément comme élément naturel et symbole surnaturel.

Théologie sacramentelle

La théologie sacramentelle catholique, développée a travers la réflexion patristique et la
systématisation scolastique, articule comment les éléments matériels médiatisent la grace
spirituelle. Le principe sacramentel soutient que Dieu opeére a travers les réalités physiques
pour transmettre la présence et la grace divines. Thomas d’Aquin développa ce cadre
théologique, arguant que les sacrements opéerent ex opere operato — par I'acte méme étant
accompli — plut6ét que dépendant de la sainteté du ministre ou du destinataire (Aquin, 1947,
Illa, g.68). Cette doctrine établit que les moyens matériels peuvent servir de canaux pour la
grace divine quand employés dans le contexte approprié.

La compréhension catholique des sacramentaux — objets et pratiques bénis distincts des sept
sacrements mais liés a eux — fournit un cadre pour comprendre I'eau bénite et, par extension,
I’eau de Lourdes. Le Catéchisme de I'Eglise catholique définit les sacramentaux comme « des
signes sacrés par lesquels, suivant une certaine imitation des sacrements, des effets
principalement spirituels sont signifiés et obtenus par I'intercession de I'Eglise » (Eglise
catholique, 1994, §1667). L'eau bénite fonctionne comme un sacramental primaire, utilisée
dans le baptéme, les bénédictions et les pratiques dévotionnelles.

© Simon Uttley, 2026 9



WWW.KOIN-ED.ORG

L’eau de Lourdes occupe une position inhabituelle dans ce cadre. Bien que n’étant pas
formellement de I'’eau bénite au sens liturgique, elle tire sa signification sacrée de son
association avec les apparitions mariales plutot que d’une bénédiction sacramentelle. Ceci crée
une catégorie ambigué qui contribue a la fois aux débats théologiques et a la puissance
populaire de Lourdes. L’eau opere comme un moyen de grace divine sans étre formellement
sacramentelle, permettant aux pelerins de s’engager avec elle dans un mode a la fois
dévotionnel et thérapeutique.

Théologie mariale et guérison

L'association de I’eau avec Marie enrichit davantage le discours théologique. Les auteurs
patristiques employéerent I'imagerie aquatique en articulant le r6le de Marie dans le salut : elle
est appelée « la fontaine scellée » de Cantique des Cantiques 4:12, « la source des jardins » et
celle qui « donna naissance a la source d’eau vive » (Gambero, 1999 : 104). Cette imagerie
marie établit un lien conceptuel entre Marie et 'eau comme sources de vie spirituelle et
physique.

Durant les nombreuses années de service a Lourdes, deux des questions les plus courantes qui
me furent posées par des personnes peu familiéres avec Lourdes sont de savoir si j'ai été
témoin d’un miracle, et qu’en est-il des personnes malades qui viennent a Lourdes et ne sont
pas guéries ? La premiere question regoit toujours une réponse indirecte — je n’ai jamais vu une
guérison miraculeuse, bien que j’aie vu plusieurs centaines de personnes guérir apres avoir prié
et s’étre baignées dans I'eau. Comment puis-je savoir si ces guérisons furent miraculeuses ou
non ? En effet, si I'on accepte que toute guérison soit ultimement une grace de Dieu, alors
toutes sont également « miraculeuses », et donc ce mot devient sans signification. L’Eglise,
étant tres sage, ne tente pas de répondre a de telles questions. Quant a la question de savoir
pourquoi certains ne sont pas guéris, ceci va au coeur du probleme de la souffrance innocente.
A ce sujet, j’ai souvent entendu le pére Régis-Marie de la Teyssonniére, recteur du Sanctuaire
de Lourdes, soutenir que la raison principale de Lourdes n’est pas les guérisons miraculeuses
mais plutot la proclamation que Jésus est le Seigneur et la révélation de 'lamour de Dieu pour
I’humanité. Les guérisons, dit-il, sont simplement un signe pointant vers une réalité plus
profonde.

L’eau a Lourdes fonctionne donc théologiqguement comme un signe matériel de vérité
spirituelle, un médium physique qui peut transmettre la grace divine, et une manifestation
tangible de I'intercession mariale. Elle comble les réalités visible et invisible, offrant un point de
rencontre entre aspiration humaine et possibilité divine.

Les pélerins modernes et les bains de Lourdes

Pratiques de bain contemporaines

© Simon Uttley, 2026 10



WWW.KOIN-ED.ORG

Malgré des changements substantiels dans la pratique catholique, la compréhension médicale
et les attitudes culturelles depuis le XIXe siecle, le rituel essentiel du bain dans I'’eau de Lourdes
reste remarquablement continu. Les éléments structurels centraux — I'attente en file,
I’assistance par des volontaires, I'immersion dans I'eau froide, le séchage et rhabillage rituels —
persistent en grande partie inchangés. Cette continuité rituelle crée des liens entre générations
de pelerins tout en accommodant I’évolution des significations et pratiques. L'expérience
conserve son caractére de défi physique, de vulnérabilité communautaire et de rencontre
spirituelle potentielle.

Les pelerins du XXle siécle apportent des attentes faconnées par les soins de santé modernes, la
culture de consommation et la spiritualité pluraliste. Beaucoup de pélerins considéerent les
bains comme complémentaires plutét que comme substitut au traitement médical
conventionnel. La distinction entre guérison physique et bien-étre spirituel devient souvent
délibérément floue, les pelerins recherchant paix, consolation ou force spirituelle plutot
gu’exclusivement cure physique. Cette ambiguité thérapeutique permet aux pelerins de
diverses orientations de s’engager avec les bains de manieres personnellement significatives.

Expérience incarnée et création de sens

Au niveau le plus basique, I'eau froide — typiquement autour de 12°C — fournit un choc notable
qui concentre |'attention et crée une sensation corporelle mémorable (Harris, 2013). Cette
expérience peut étre comprise comme une forme de liminaire rituelle — un état de transition ou
les identités et structures ordinaires sont temporairement suspendues (Turner & Turner, 1978).
La température froide oblige la conscience corporelle immédiate, détournant 'attention des
préoccupations abstraites vers la sensation physique présente.

Il existe un sens profond d’égalité et de vulnérabilité durant la préparation au bain, ou
cardinaux et vagabonds sans domicile, dames aristocratiques et veuves appauvries, sont
souvent assis cote a cote dans les zones d’attente. Tous se déshabillent aux mémes vétements
simples, tous entrent dans la méme eau froide, tous dépendent de I'assistance des mémes
volontaires. Cette égalisation temporaire des statuts sociaux crée ce que Turner appela «
communitas » — une communion directe et non structurée entre individus (Turner & Turner,
1978 : 250). L’expérience partagée de vulnérabilité physique génére une solidarité sociale qui
transcende les hiérarchies ordinaires.

Les dimensions genrées du rituel méritent attention. Les installations séparées pour hommes et
femmes maintiennent les normes de convenance du XIXe siecle tout en créant différentes
dynamiques sociales. Les bains des femmes, dotés de personnel de volontaires féminines de
I’'Hospitalité appelées « dames », développent souvent une atmosphere plus ouvertement
émotionnelle avec chant, priere et expression émotionnelle. Les bains des hommes, avec des

© Simon Uttley, 2026 11



WWW.KOIN-ED.ORG

volontaires masculins « brancardiers », maintiennent généralement un caractére plus contenu
bien qu’également marqué par les liens communautaires et la vulnérabilité partagée.

Dimensions symboliques et sociales

Au-dela de I'expérience individuelle, les bains de Lourdes servent de site de création de sens
communautaire et de solidarité sociale. Les longues files d’attente présentent des opportunités
de dialogue et de connexion parmi les pelerins de divers horizons. Le temps passé a attendre
devient lui-méme rituellement significatif — un temps de préparation, réflexion et anticipation.
Les pelerins échangent souvent récits, raisons de venue a Lourdes, et intentions de priére,
tissant des fils temporaires de connexion qui enrichissent I’expérience du pelerinage.

La présence de pelerins gravement malades défie les suppositions religieuses confortables et
confronte les visiteurs valides avec la fragilité humaine. Lourdes ne sépare pas les malades mais
les place centralement dans la vie communautaire. Cette intégration peut déstabiliser mais
aussi transformer les participants, les forgant a affronter les réalités de souffrance et de
mortalité généralement masquées dans la vie quotidienne moderne. Attendre dans les bains a
coté de quelqu’un dépendant d’un fauteuil roulant ou gravement malade crée une rencontre
incarnée avec la vulnérabilité.

La signification symbolique de I'’eau intensifie ces dimensions sociales. L'immersion partagée
dans la méme eau —la méme substance qui entra en contact avec de nombreux pélerins
précédents — établit une connexion tangible quoique invisible. Cette eau « partagée » peut
évoquer dégo(t ou dévotion selon 'orientation du pélerin, reflétant des compréhensions
divergentes de pureté rituelle contre hygiene médicale. Les pelerins contemporains naviguent
ces cadres concurrents en interprétant la pratique a travers divers langages — spirituels,
thérapeutiques, culturels.

Perspectives médicales et allégations de guérison

Le Bureau Médical de Lourdes, établi en 1883 et réorganisé comme Comité Médical
International en 1947, enquéte sur les cures rapportées selon des protocoles stricts (Carrel,
1950). Sur des millions de pelerins, seulement soixante-dix cures furent officiellement
reconnues comme miracles médicalement inexplicables depuis 1858 (Bureau Médical de
Lourdes, 2026). Ce taux de reconnaissance remarquablement bas — représentant moins d’une
cure reconnue pour chaque deux millions de pelerins — suggere des criteres rigoureux plutot
gu’endossement crédule. Le processus de vérification implique documentation médicale
initiale, examen de la guérison, période d’observation pour permanence, et examen par des
médecins internationaux avant qu’un évéque déclare finalement un miracle.

Les criteres stricts de reconnaissance — guérison soudaine, cure compléte, permanence,
absence d’explication naturelle — signifient que la plupart des améliorations vécues par les
pelerins, qu’elles soient psychologiques, spirituelles ou physiques, demeurent non

© Simon Uttley, 2026 12



WWW.KOIN-ED.ORG

documentées et non reconnues officiellement. De nombreux pelerins rapportent sens de paix,
force renouvelée ou amélioration de symptdmes qui ne rencontrent pas les standards pour
reconnaissance miraculeuse mais demeurent néanmoins profondément significatifs
personnellement.

Clairement, il demeure un récit sceptique ainsi que ceux qui reconnaissent Lourdes comme
unique. L'opinion médicale sur Lourdes demeure divisée. Certains médecins voient les cas
authentifiés comme défiant la compréhension matérialiste et suggérant possibilité de
phénomeénes au-dela de I'explication scientifique actuelle. D’autres attribuent toutes les
améliorations rapportées a effets placebo, rémission spontanée, ou diagnostic initial incorrect.
Cette division scientifique reflete des désaccords philosophiques plus larges sur la possibilité
d’intervention divine et les limites appropriées de I’'enquéte empirique.

Conclusion

L’eau coule a travers I'histoire de Lourdes aussi aisément que la Riviere Gave coulant a travers
la ville elle-méme. La source découverte par Bernadette Soubirous en 1858 coula constamment
depuis, produisant quelque 120 000 litres quotidiennement a température constante de 12°C.
Cette réalité géologique simple soutient un phénomene culturel extraordinairement complexe
englobant pratique religieuse, identité institutionnelle, développement économique et
engagement thérapeutique. Comprendre I'eau a Lourdes requiert d’examiner sa signification a
travers de multiples dimensions — historique, théologique, anthropologique et médicale.

Situer Lourdes dans la culture régionale des sources de guérison pyrénéennes illumine
comment le sanctuaire a la fois participa et transcenda les traditions existantes. Le contexte
culturel des eaux thérapeutiques dans la France du XlIXe siecle fournit un cadre essentiel, bien
gue Lourdes émergea comme distinctement différent de sources sacrées locales et destinations
d’hydrothérapie bourgeoises. La contemporanéité des apparitions, I'approbation épiscopale, la
connexion mariale et I'infrastructure de transport convergeant créerent conditions pour
Lourdes devienne le site de pelerinage marial prédominant mondialement.

L’analyse théologique démontre comment la riche signification de I’eau dans le christianisme
catholique — biblique, sacramentelle, mariale — converge a Lourdes. L’eau fonctionne comme
signe matériel de réalités spirituelles, médium potentiel pour la grace divine et manifestation
tangible de I'intercession mariale. Cette signification théologique multicouche permet aux
pelerins d’engager I'eau de maniéres variant selon orientation et besoin individuels. La position
ambigué de I'’eau — ni formellement sacramentelle ni simplement naturelle — contribue a sa
puissance comme objet de dévotion.

L'engagement contemporain avec les bains de Lourdes révele a la fois continuité et
changement dans les pratiques de pélerinage. La structure rituelle persiste tandis que les
significations proliferent, fagconnées par soins de santé modernes, culture de consommation et
pluralisme spirituel. L'examen ethnographique révele comment le froid physique de I'eau, la

© Simon Uttley, 2026 13



WWW.KOIN-ED.ORG

vulnérabilité de déshabillage et d'immersion, et la présence de péelerins gravement malades
créent expérience liminaire puissante transcendant le tourisme ordinaire. L’égalisation sociale
temporaire produite par le rituel génére communitas — un sens de solidarité et connexion
partagées.

L’eau a Lourdes opere donc a travers de multiples registres simultanément : fait géologique,
phénomeéne historique, symbole théologique, agent thérapeutique, produit commercial,
substance rituelle et foyer de rencontre collective. Cette multifonctionnalité explique la
pérennité durable et attrait continu de Lourdes. Les gens viennent chercher guérison physique,
consolation spirituelle, connexion communautaire ou simplement curiosité. L’eau accommode
ces diverses intentions sans les réconcilier ni les réconcilier obligatoirement, permettant a
Lourdes de fonctionner comme espace de rencontre pour participants avec engagements et
croyances variés.

dhkkkhkhhhhhhhhhhhhrhhhhhhihiiid

Simon Uttley

© Simon Uttley, 2026 14



WWW.KOIN-ED.ORG

Références

Aquin, T. (1947). Summa theologica (Péres de la Province dominicaine anglaise,
Trad.). Benziger Brothers. (CEuvre originale publiée 1265—-1274)

Blackbourn, D. (1993). Marpingen: Apparitions de la Vierge Marie dans I'Allemagne
du XIXe siécle. Clarendon Press.

Boissarie, P.-G. (1898). Lourdes : Histoire médicale, 1858—-1891. Gabalda.
Carrel, A. (1950). Le voyage a Lourdes (V. Peterson, Trad.). Harper & Brothers.

Eglise catholique. (1994). Catéchisme de I'Eglise catholique. Libreria Editrice
Vaticana.

Dahlberg, A. (1991). Le corps comme principe d’holisme : Trois pélerinages a
Lourdes. Dans J. Eade & M. J. Sallnow (Eds.), Contesting the sacred: The
anthropology of Christian pilgrimage (pp. 30-50). Routledge.

Eade, J., & Sallnow, M. J. (Eds.). (1991). Contesting the sacred: The anthropology
of Christian pilgrimage. Routledge.

Gambero, L. (1999). Marie et les Péres de I'Eglise : La Vierge Marie dans la pensée
patristique (T. Buffer, Trad.). Ignatius Press.

Gibson, R. (1989). Une histoire sociale du catholicisme frangais, 1789-1914.
Routledge.

Harris, R. (2013). Lourdes : Corps et esprit a I'ére séculaire. Penguin Books.

Kaufman, S. K. (2005). Consuming visions: Mass culture and the Lourdes shrine.
Cornell University Press.

Laurentin, R. (1979). Bernadette de Lourdes : Une vie basée sur des documents
authentifiés (J. W. Lynch, Trad.). Darton, Longman & Todd.

Bureau Médical de Lourdes (2026) https://www.amilourdes.com/en/cas-miracles

Mackaman, D. P. (1998). Leisure settings: Bourgeois culture, medicine, and the spa
in modern France. University of Chicago Press.

Pie IX, Pape (1854) Ineffabilis Deus Encycliques papales
https://www.papalencyclicals.net/pius09/p9ineff.htm consulté le 3.1.2026

Sanctuaire de Notre-Dame de Lourdes. (2024). Les bains. https://www.lourdes-
france.org/en/the-baths/

Turner, V., & Turner, E. (1978). Image et pélerinage dans la culture chrétienne :
Perspectives anthropologiques. Columbia University Press.

Uttley, S.R. (2025). Lourdes, les apparitions et ce que cela nous enseigne. Londres :
KoinoniaEducational https://www.koinonia-educational.com/2025/12/29/lourdes-
the-apparitions-and-what-this-teaches-us-simon-uttley

© Simon Uttley, 2026 15



