I WWW.KOIN-ED.ORG I

Sainte Bernadette Soubirous

Comprendre Bernadette dans le contexte social, politique et religieux
plus large de son époque

Document occasionnel n°® 3

Simon Uttley

HNDL -- Service Saint Joseph

© Simon Uttley, 2026




WWW.KOIN-ED.ORG

Ta9660707ble des Matieres

Comprendre Bernadette dans le contexte social, politique et religieux plus large de son

EPOCUE c.euiiiiiiiietiieisrersssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssasasasasasasasasase 1
DocUMENT OCCASIONNELNT 3 .iuiiiiiiiiiiiiii ittt et e et et et et e e ea st eanseaaeens 1
10140 Te (7ot 1 [ o N 4
Chapitre 1 : Naissance et petite @NfanCe..........c.ceevuiuieiereiiiiiniarasesreresecasasesreresssssassssssesens 5
La France dans [eS anN@es 1840 ........c.cccvuruienieniniiuienienieiieiieieeieietieceecesseseseesesssssassasenssssanes 5
La famille de Bernadette ........ceueuieiminieimiiieiiiiiiiiiiieieiieretiiieretettetetteraseresasseresassesesassesene 5
Maladie et PrivatioN........ceceieiiiiiiiiiiittececececetecececesesecesesesesesesesesesesssesesesesnsesnsasasanes 6
REtOUN @ LOUIAES ..cuiiuinniniiniiiiniiiiinitiitiieiteitiiiiatteteececettettecescstastacescsscsstsstscesssssassncssssssanes 6
Chapitre 2 : Les apparitions @ MaSSADIEIIE ...........a.eeeieeerieieieieinieterereetetecacncororarassscacacacenes 7
11 FEVIIEr 1858 .cuiuiuienieierenrererererasesreresassesssessosssassossssssessssssosssassossssssosassssossssssesssassosasassons 7
Une réaction reflétant les traditions folkloriques de 1a région .......ccceeieieiieiiieiieieiiiereieriecncnnnns 7
LA QUINZAINE ceuuininininininieieieieieietetetetetetetetetesesesesesesesesssesesssesssesssssssssssssssssssssssssesssssssasssases 8

« Je suis 'IMmmaculée CONCEPLION M ..cueieiiieieierieietereeietercacerescacsescacesescacscacosessncessssncesascnsanes 8
INEErBt ViU . e eneeieieieieieieieierecececetececececececesesesesesesesesesssesasesesssssesesssssssnsssssasnsasasasasasasanes 9
CRAPILIE 3 : AULOKILE .....eaeeeeeeeeeieieieenietarereetecacacaceceressssssacacncesesesassssasasscosasasassssnsnsncanes 9
Le Second Empire et 1a religion ... ..cccceiuiuiieiiiiiiiiiiiiiiiiiitetetecetesececesscessssssssssssseces 9
Les interrogatoires de JACoMet.....ceieieiiiieiiiiieiiiiieterietetersesetessasesessasesssasesassesessssesessssasases 10

I T 4o o L= Pt 10
EXamen MEAICAl couivierieieieriiererreieresrerecasseresasserssassesssessesssassesssassesssassesssassesssassosssassssssasses 1
Prudence eCClESIastigUe c.veeeereereieteeeeirereecerereacoreacacosescacesencocesencasesencossssncesssencessscnsssancasanes 1
ReconnaissanCe OffiCiell@....ciuiereeieiereeieierieieieriereresreresesseresasserssassesssassosssassosssassosssassosssasses 12
Chapitre 4 : La vie aprés les apparitions (1858—1866) .........cceceeeeerereeeereeacecerrarescecacacacenes 12
L0011 T < 12
PRIEIINAEE «.ceieieieieiiirttereterececececesesesesesesesesesesesesesesesssesesesesesesssasssasassssssasasasasasasnsnnne 13
INtErrOgatoires FEPELES ...ccuiuiuiiiiiiiitieietetetetsetesesesesesesesesesesesssssssssssssssssssssssssssssssasans 13

(D TR of=T g o T=] G VT TRV o Tor- | £ o TN 14
Chapitre 5 : La vie religieuse G Nevers (1866—1879) .........ceeeeeeeeetarereeeeeecacececersascecacacacenes 14
VOYAZE A NEVEIS ..c.uiuinieieieieininiecntetecetetetececetesetesesesssosssssssssssssesssesssssesssssesesssssesesesesssnsnsnses 14
NOVICIAE ceiuininininininininiiniieieteiietesessesesesesesesesesesesesssesssssesssssssssssssssssesssssssssssssasssssasasesase 14
Profession et vie COMMUNAULAITE.....cciuiieieeiiieiiiiiieitiiiiieititititeteeteetetetteteecesceeasecencsnsans 15
Bouleversement politique : Guerre franco-prussienne et Troisieme République.......................... 15

© Simon Uttley, 2026 2



WWW.KOIN-ED.ORG

LY 1T 1= 13T ] =Pt 16
DBCES .euineenrerncanrerecasserecassesecasssscassesscassssssassssssassssssassssssassssesassssssassssesassssesassssesasssnsasaes 16
Chapitre 6 : Héritage et signification RiStOriQUE............c.cveieieiereiiiieieieceressirsececasasssenens 17
(0 1110 T4 TF: 1 o o TN 17
Lourdes comme centre de pélerinage mondial .....ccceeveieieiiiieieiiiieieiiiiieiiiiceseeiecessetecassesecasaes 17
Bernadette dans la spiritualité catholique et la culture populaire ......cccceviiiiiiiiiiiiiiiiiiiienenanen.. 18
Débats historiques et thEoIOZIQUES .....ciuieiiiieieiiiiieiiiieieteiieteieeiecessetecessesecasssesassssosassssesasses 18
Signification dUurable..........ee e iiiiiiiiiittttcerecececececececesesesesesesesesesesesesnsesnsasesnnes 19
(00T ol 17 [ TR 19
SIMON ULLIY c.ananaaeneneeieieiniieteeieieentacncereresessasacacncesesessssssnsncncesesessssssasacnsasesesassnsncnns 20
RESEIONCES ....cueuieieieieiniieieieieiiiiiteiecasesesssesecesassssssesesesassssssesssssassssssesesssasassssssesnsasas 21

© Simon Uttley, 2026 3



WWW.KOIN-ED.ORG

Introduction

Que nous soyons des visiteurs de Lourdes pour la premiere fois, des pélerins réguliers ou des
hospitaliers, sainte Bernadette est au coeur de notre expérience. Une partie de I'affection
gu’elle suscite dans le monde entier tient assurément a sa ‘normalité’, a son esprit et a sa
résilience. Mais qui était-elle et dans quel temps vivait-elle ?

Bernadette Soubirous est née a Lourdes, une ville de marché pyrénéenne, en 1844. Quatorze
ans plus tard, entre février et juillet 1858, elle affirma avoir vu la Vierge Marie dix-huit fois dans
une grotte a I'extérieur de Lourdes. La fille illettrée d’'un meunier, contre toute attente, devint
I'une des visionnaires les plus célebres de |'histoire catholique moderne, mais passa les treize
derniéres années de sa vie dans une obscurité relative, dans un couvent a Nevers, mourant de
tuberculose a trente-cing ans.

Son histoire, comme la n6tre, est inséparable de son époque. La Deuxieme République s’était
effondrée sous le Second Empire autoritaire de Napoléon lll. Le capitalisme industriel détruisait
les moyens de subsistance ruraux traditionnels. L’Eglise catholique était dépouillée de son
pouvoir temporel et ballottée par la critique rationaliste. Lorsque Bernadette parla de ses
visions, elle déclencha des conflits qui exposérent de profondes fractures au sein de la société
francaise — entre I’Eglise et I’Etat, la foi et la science, la piété populaire et la doctrine officielle.

Suivons-la depuis son enfance appauvrie, a travers ses apparitions et leurs conséquences, en

gardant a I'esprit les contextes politiques, économiques et ecclésiaux. Que ce soit en lisant ses
histoires ou en regardant les films sur elle, nous savons tous que ce ne fut pas facile pour elle.
En effet, les relations de Bernadette avec les autorités civiles hostiles, les médecins sceptiques

© Simon Uttley, 2026 4



WWW.KOIN-ED.ORG

et les responsables ecclésiastiques prudents révelent beaucoup sur le pouvoir, le genre et la
religion en France au XlXe siécle.

Chapitre 1 : Naissance et petite enfance

La France dans les années 1840

Bernadette Soubirous est née le 7 janvier 1844 a Lourdes, une ville d’environ 4 000 habitants
située dans les contreforts pyrénéens du sud-ouest de la France. Le pays faisait encore face aux
bouleversements révolutionnaires. La monarchie de Juillet de Louis-Philippe favorisa
I’expansion du capitalisme industriel et du pouvoir bourgeois, mais des fissures demeuraient au
sein de la société, encore profondément faconnée par la Révolution de 1789 (Price, 1997).

La région avait conservé le christianisme de maniéere bien plus résolue que dans le nord de la
France. Apreés la restauration des Bourbons en 1815, la pratique catholique augmenta, bien que
I’anticléricalisme demeurat répandu parmi de nombreux travailleurs urbains et intellectuels.
Les régions rurales maintenaient des traditions dévotionnelles qui intégraient I’enseignement
catholique officiel a des coutumes locales — la vénération des saints, les pélerinages vers les
eaux curatives et une croyance indubitable dans le folklore et, dans certains cas, les
superstitions (Boutry, 1993).

La famille de Bernadette

Les parents de Bernadette, Francois Soubirous et Louise Castérot, se marierent en 1843. || était
meunier exploitant le Moulin de Boly, et elle était la fille d’une famille de Bartrés, village voisin.
Au moment de sa naissance, la famille ne vivait pas dans une misére absolue, et Bernadette fut
baptisée dans |'église Saint-Pierre, recevant le nom de Marie-Bernarde (Laurentin, 1979).

Mais ici, nous voyons I'impact du contexte économique de |I'époque, car la concurrence des
grands moulins industriels, les mauvaises récoltes et certains mauvais choix commerciaux
entrainérent une augmentation des dettes familiales, qui culmina en 1854 avec la perte du
moulin et la chute libre dans la pauvreté (Harris, 1999).

La croissance rapide de la population francaise entre 1841 et 1866, combinée a
I'industrialisation, exerca une pression considérable sur les économies rurales traditionnelles.
Les petits meuniers comme Francgois ne pouvaient pas rivaliser avec les moulins mécanisés a
vapeur qui produisaient de la farine a des co(ts bien inférieurs. Cette transformation

© Simon Uttley, 2026 5



WWW.KOIN-ED.ORG

économique appauvrit non seulement la famille Soubirous, mais contribua également au
déplacement de milliers de familles rurales dans toute la France®.

Maladie et privation

En 1854, une épidémie de choléra balaya le sud-ouest de la France, tuant des milliers de
personnes. Bernadette contracta la maladie mais survécut, bien que sa santé en ft
définitivement affaiblie. Elle développa ensuite un asthme chronique, qui la tourmenta tout au
long de sa vie (Laurentin, 1979). L’épidémie de choléra était liée a une mauvaise hygiéne, a un
assainissement inadéquat et a la surpopulation — des conditions exacerbées par |'urbanisation
rapide et la pauvreté (Evans, 1988).

La situation financiere de la famille se détériora encore. En 1856, Frangois fut brievement
emprisonné pour vol, avant d’étre innocenté par la suite. L’humiliation publique et Ia
stigmatisation aggraverent leurs difficultés. La famille dut se déplacer vers des logements de
plus en plus misérables, pour finalement occuper une ancienne cellule de prison désaffectée,
connue sous le nom de cachot, un local sombre et humide qui ne mesurait que seize pieds sur
treize (Harris, 1999).

En raison de sa santé fragile et de I'incapacité de sa famille a la nourrir correctement,
Bernadette fut envoyée a Bartres, un village voisin, pour vivre avec sa nourrice, Marie Aravant,
et le mari de celle-ci. On s’attendait a ce qu’elle travaille comme bergere et aide domestique en
échange de nourriture et d’hébergement. Elle passa plusieurs mois dans cette situation, loin de
sa famille proche, subissant les rigueurs du travail pastoral alors qu’elle-méme était souvent
malade (Laurentin, 1979).

Retour a Lourdes

Au début de 1858, Bernadette retourna a Lourdes. L'une des raisons de son retour était de se
préparer a sa premiére communion, qu’elle n’avait pas encore regue en raison de son
analphabétisme et de son manque d’instruction catéchétique. A quatorze ans, elle était
considérablement en retard par rapport a ses pairs, dont beaucoup avaient recu le sacrement a
sept ou huit ans.

Elle parlait principalement le bigourdan, un dialecte occitan, et avait une connaissance
minimale du francais, qui était la langue de I’enseignement officiel et des offices religieux. Son
mangque de compétence linguistique et son analphabétisme reflétaient les obstacles éducatifs

" Les effets combinés de I'automatisation, du déplacement des populations hors de leurs foyers et
professions traditionnels, de I'impact déshumanisant du capital qui s'empare de la dignité du travailleur et
du fondamentalisme politique tribal que cela engendrerait, allaient tous inspirer I'encyclique
révolutionnaire du pape Léon Xlll, Rerum Novarum, en 1891.

© Simon Uttley, 2026 6



WWW.KOIN-ED.ORG

plus larges auxquels étaient confrontés les enfants ruraux pauvres au milieu du XIXe siécle.
Néanmoins, elle commenga a fréquenter les cours de catéchisme a I’hospice de Lourdes, une
école dirigée par les Sceurs de la Charité de Nevers (Harris, 1999).

Chapitre 2 : Les apparitions a Massabielle

11 février 1858

Le 11 février 1858, Bernadette, sa sceur Toinette et une amie, Jeanne Abadie, allerent ramasser
du bois de chauffage et des os pres de la grotte de Massabielle, une formation rocheuse
calcaire située sur les rives du Gave de Pau, juste a I'extérieur de Lourdes. La grotte était un
endroit isolé, utilisé pour élever des cochons et considéré comme peu recommandable.

Alors que ses compagnes traversaient le ruisseau, Bernadette entendit un bruit et vit une
lumiere dans la niche de la grotte. Elle décrivit avoir vu une belle jeune femme vétue de blanc,
avec une ceinture bleue et une rose jaune sur chaque pied. Cette figure, qu’elle appellerait plus
tard simplement « Aquero » (« cela » en bigourdan), lui sourit mais ne parla pas. Bernadette
récita le chapelet tandis que la figure faisait de méme avec un chapelet qu’elle portait
(Laurentin, 1979).

Initialement, ses compagnes ne virent rien, mais Bernadette demeura résolue dans son
témoignage. Lorsqu’elle raconta son expérience a sa famille, sa mére, Louise, fut alarmée et lui
interdit de retourner a la grotte. Cependant, apres que Bernadette eut insisté et avec
I'autorisation de son pére, elle y retourna le dimanche suivant, le 14 février, avec plusieurs
jeunes filles. Lors de cette deuxieéme visite, Bernadette vit de nouveau la vision et aspergea
I'apparition d’eau bénite pour tester s’il s’agissait d’une influence diabolique. La figure sourit,
ce que Bernadette interpréta comme un geste bienveillant (Harris, 1999).

Une réaction reflétant les traditions folkloriques de la région

Les Pyrénées avaient une longue histoire de récits d’apparitions surnaturelles, incluant les fées,
les esprits et les figures religieuses. La grotte elle-méme, comme de nombreux sites similaires,
était associée dans le folklore local a la fois aux eaux curatives et aux présences spirituelles. Des
pelerinages vers les sources sacrées, les grottes et les lieux de miracles présumés étaient
courants dans la culture populaire religieuse du sud-ouest de la France (Boutry, 1993).

L'interaction de Bernadette avec sa vision — réciter le chapelet, asperger d’eau bénite et
demander a la figure de s’identifier — refléta les méthodes traditionnelles de discernement des
esprits enseignées dans les pratiques dévotionnelles catholiques. Son récit était simple et
cohérent : elle ne prétendit jamais avoir vu la Vierge Marie au début, utilisant seulement le

© Simon Uttley, 2026 7



WWW.KOIN-ED.ORG

terme « Aquero ». Ce fut seulement aprées plusieurs apparitions et I'autoidentification de la
figure que Bernadette et d’autres conclurent qu’il s’agissait de la Vierge (Laurentin, 1979).

La Quinzaine

Lors de la troisieme apparition, le 18 février, la vision parla pour la premiére fois, demandant a
Bernadette de venir a la grotte pendant quinze jours. Elle promit de rendre Bernadette
heureuse « pas dans ce monde mais dans |'autre ». Ce message marqua le début de la période
la plus intense des apparitions. Bernadette se rendit a la grotte tous les jours de cette
guinzaine, accompagnée de foules croissantes venant observer son comportement lors de ses
extases.

A chacune de ces visites, la vision donna a Bernadette plusieurs messages et instructions. Le 24
février, elle lui dit : « Pénitence ! Pénitence ! Pénitence ! Priez Dieu pour les pécheurs. Baisez la
terre pour les pécheurs.» Bernadette obéit, se trainant a genoux, embrassant le sol et
effectuant d’autres actes d’humilité. Ces gestes dramatiques, observés par des centaines de
spectateurs, renforcérent I'impression d’'une expérience mystique (Harris, 1999).

Le 25 février, I’Apparition ordonna a Bernadette de gratter le sol au fond de la grotte. Ce
faisant, une source d’eau émergea, initialement boueuse mais qui se clarifia rapidement. La
vision lui dit de « boire a la source » et de « s’y laver ». L’eau de cette source serait bientot
reconnue pour ses propriétés curatives. Dés les premiéres semaines, plusieurs guérisons furent
rapportées, et 'eau commenca a attirer des pélerins de régions avoisinantes (Laurentin, 1979).

Le 2 mars, la vision dit a Bernadette d’aller voir le curé local, I'abbé Dominique Peyramale, et de
demander qu’une chapelle soit construite a la grotte et que les gens viennent en procession.
Bernadette obéit et se rendit au presbytére. Le pére Peyramale était sceptique et exigeant,
insistant pour que la vision s’identifie et fasse fleurir, en plein hiver, le rosier sauvage de la
grotte comme preuve de son authenticité. Bernadette transmit ces demandes lors de visites
ultérieures a la grotte, mais la vision ne fit jamais fleurir le rosier (Harris, 1999).

« Je suis 'lmmaculée Conception »

La seizieme apparition, le 25 mars, jour de la féte de I’Annonciation, fut la plus significative sur
le plan théologique. Bernadette demanda a plusieurs reprises a la vision de révéler son identité.
Finalement, la figure leva les yeux vers le ciel, joignit les mains en priére et dit : « Que soy era
Immaculada Councepciou » (« Je suis I'lmmaculée Conception » en bigourdan).

Bernadette, illettrée et ayant recu peu d’instruction religieuse, ne comprenait pas la portée
théologique de cette phrase. Elle la répéta a I'infini en se précipitant au presbytere pour la
rapporter au pére Peyramale. Cette identification a été d’'une immense importance pour I’Eglise

© Simon Uttley, 2026 8



WWW.KOIN-ED.ORG

catholique. Seulement quatre ans auparavant, en 1854, |le pape Pie IX avait proclamé le dogme
de I'lmmaculée Conception, affirmant que Marie avait été congue sans péché originel. Que
Bernadette, qui n’aurait vraisemblablement pas connu cette terminologie doctrinale, puisse
répéter une telle phrase a été considéré par beaucoup comme une preuve surnaturelle de
I'authenticité des apparitions (Laurentin, 1979).

Cette déclaration lia explicitement les événements de Lourdes a I'autorité papale et a
I’enseignement dogmatique, présentant les apparitions comme une confirmation divine de la
doctrine catholique, a une époque marquée par les défis du rationalisme et du sécularisme. Le
moment et le contenu du message semblaient providentiels, renforgant I'affirmation selon
laquelle I'Eglise catholique détenait la vérité révélée (Harris, 1999).

Intérét civique

Les apparitions n’attirérent pas seulement I'attention religieuse ; elles susciterent également un
intérét officiel considérable. Les autorités locales devinrent de plus en plus préoccupées par les
grandes foules se rassemblant a Massabielle. Certains jours, des milliers de personnes étaient
présentes, créant des problemes d’ordre public. Des rapports de guérisons miraculeuses et de
conversions se répandirent, attirant encore plus de visiteurs. Les événements a Lourdes se
produisirent dans le contexte d’attitudes officielles ambigués a I'’égard de la religion sous le
Second Empire. Napoléon lll cultivait le soutien des catholiques, mais cherchait en méme temps
a maintenir le contrdle de I’Etat sur les institutions ecclésiastiques et &8 empécher les
manifestations religieuses d’échapper a toute supervision officielle (McMillan, 1991).

Chapitre 3 : Autorité

Le Second Empire et la religion

Pour comprendre les réactions officielles aux apparitions de Lourdes, nous devons examiner les
relations complexes entre I’Eglise et I’Etat sous le Second Empire. Napoléon IlI, qui prit le
pouvoir apreés le coup d’Etat de 1851, adopta une attitude pragmatique a I’égard du
catholicisme. D’une part, il recherchait le soutien catholique, particulierement dans les zones
rurales ou la piété traditionnelle demeurait forte. D’autre part, il se méfiait de I'influence
politique de I'Eglise et craignait les mouvements populaires susceptibles d’échapper au contrdle
de I'Etat (McMillan, 1991).

Le régime promut le Concordat napoléonien de 1801, qui avait établi un équilibre entre les
pouvoirs ecclésiastiques et civils. Les évéques étaient nommés par I’Etat mais confirmés par le
pape. Le clergé était payé par I'Etat, ce qui créait une dépendance financiére et donnait aux
autorités un levier considérable. Cet arrangement permettait au gouvernement d’exercer un

© Simon Uttley, 2026 9



WWW.KOIN-ED.ORG

controle sur les activités religieuses, tout en présentant la France comme une nation catholique
(Magraw, 1983).

Cependant, les manifestations religieuses spontanées, telles que les apparitions présumées,
constituaient un défi pour 'ordre officiel. Elles pouvaient échapper au contrdle tant de I’Eglise
que de I'Etat, rassembler de grandes foules et potentiellement inciter a des troubles sociaux. Le
gouvernement était particulierement préoccupé par les mouvements populaires apres les
révolutions de 1848, qui avaient finalement porté Napoléon lll au pouvoir mais avaient
également révélé la volatilité de la société francgaise (Price, 1997).

Les interrogatoires de Jacomet

Jean-Baptiste Estrade Jacomet, le commissaire de police impérial de Lourdes, prit un role de
premier plan dans I’enquéte sur les prétentions de Bernadette. Il la convoqua a plusieurs
reprises pour des interrogatoires, cherchant a trouver des incohérences dans son récit ou des
preuves de tromperie. Jacomet était sceptique quant aux apparitions et préoccupé par le
désordre public qu’elles entrainaient.

Les interrogatoires étaient intimidants. Bernadette, une fille de quatorze ans de milieu pauvre,
fit face a un fonctionnaire officiel qui tenta de la déstabiliser et chercha a discréditer son
témoignage. Il la questionna de maniere détaillée et répétitive sur les apparitions, espérant
découvrir des contradictions. Cependant, Bernadette resta constante dans ses réponses, en
maintenant des détails simples et cohérents tout au long de multiples interrogatoires
(Laurentin, 1979).

Jacomet interrogea également les parents de Bernadette et d’autres témoins, construisant un
dossier destiné a discréditer les événements. Malgré ses efforts, il ne trouva aucune preuve de
fraude intentionnelle. Le témoignage de Bernadette se distinguait par sa franchise et son
absence d’embellissement, ce qui rendait plus difficiles les tentatives visant a la faire passer
pour dérangée ou pour trompeuse. (Harris, 1999).

La barricade

Les autorités locales, sous la direction du préfet Baron Oscar Massy, prirent des mesures pour
controler les foules a Massabielle. Le 15 juin 1858, le préfet publia un arrété ordonnant la
fermeture de la grotte et interdisant I’accés au public. Une barricade fut érigée pour en
interdire I'entrée, et des gardes furent postés pour faire respecter I'interdiction. Les autorités
justifierent ces mesures en invoquant des préoccupations de santé publique, suggérant que
I’eau de la source non testée pourrait étre dangereuse (Laurentin, 1979).

© Simon Uttley, 2026 10



WWW.KOIN-ED.ORG

La barricade fut profondément impopulaire. De nombreux habitants percurent I'interdiction
comme une infraction a leurs pratiques religieuses et une atteinte a leur autonomie locale. La
décision suscita également la résistance de certains responsables ecclésiastiques, de plus en
plus enclins a accepter 'authenticité des apparitions. La barricade resta en place jusqu’en
octobre 1858, lorsque Napoléon lll, cherchant a apaiser le sentiment catholique, ordonna son
retrait. Cette décision refléta I’équilibre délicat que le régime cherchait a maintenir entre la
police des manifestations religieuses et le soutien a la piété catholique (McMillan, 1991).

Examen médical

En plus de I'examen officiel, Bernadette fut soumise a un examen médical. Les autorités
souhaitaient déterminer si ses visions pouvaient étre expliquées par une maladie mentale, telle
gue I'hystérie ou une autre affection médicale. Au milieu du XIXe siécle, la psychiatrie en était
encore a ses débuts, et des diagnostics tels que I’hystérie étaient fréquemment posés aux
femmes qui présentaient un comportement inhabituel ou affirmaient avoir des expériences
mystiques (Goldstein, 1987).

Plusieurs médecins examinérent Bernadette, dont le Dr Pierre-Romain Dozous, qui devint un
partisan de I'authenticité des apparitions. Dozous et d’autres conclurent que Bernadette n’était
ni mentalement malade ni trompeuse. Elle ne montrait aucun signe d’instabilité psychologique
et maintenait un comportement calme et raisonnable en dehors de ses extases. Les
observations de Dozous sur le comportement de Bernadette pendant les apparitions — son
insensibilité aux stimuli externes, son comportement physique et ses descriptions cohérentes
— suggérérent une profonde expérience mystique plutét qu’une pathologie (Laurentin, 1979).

Les examens médicaux contribuéerent a légitimer les apparitions en excluant des explications
naturelles évidentes. Si les médecins ne pouvaient pas identifier de maladie ou de tromperie,
les affirmations de Bernadette devaient étre prises plus au sérieux, tant par les autorités civiles
gue par les autorités ecclésiastiques (Harris, 1999).

Prudence ecclésiastique

La réaction initiale de la hiérarchie catholique aux apparitions de Lourdes fut marquée par une
prudence considérable. L’Eglise avait une longue histoire d’évaluation des rapports faisant état
de phénomeénes surnaturels et était consciente des dangers d’approuver prématurément de
fausses affirmations. Tout au long des siécles, I’Eglise développa des critéres rigoureux pour
évaluer les révélations privées, y compris I'examen de la santé mentale du voyant, la cohérence
de son témoignage et la conformité du message a la doctrine catholique (Zimdars-Swartz,
1991).

© Simon Uttley, 2026 11



WWW.KOIN-ED.ORG

L’abbé Dominique Peyramale, le curé de Lourdes, fut d’abord sceptique mais devint de plus en
plus convaincu apres avoir interrogé Bernadette et observé les événements a la grotte.
Cependant, il ne pouvait agir sans I'autorisation de son évéque. Monseigneur Bertrand-Sévere
Laurence, évéque de Tarbes, dans le diocése auquel appartenait Lourdes, adopta une approche
prudente. Il nomma une commission d’enquéte en juillet 1858 pour examiner les apparitions,
composée de prétres et de théologiens, qui devaient examiner tous les aspects des événements
(Laurentin, 1979).

La commission mena des entretiens approfondis avec Bernadette, ses parents et de nombreux
témoins. Ils examinérent également les guérisons signalées, en demandant une documentation
médicale et des témoignages. Le processus dura plusieurs années, pendant lesquelles la
commission pesa les preuves avec soin. La prudence de I’Eglise fut dictée a la fois par le désir de
discerner la vérité et par la conscience des implications politiques plus vastes. Des approbations
précipitées auraient pu susciter le ridicule des critiques laiques ou provoquer des conflits avec
les autorités civiles (Harris, 1999).

Reconnaissance officielle

Apres quatre ans d’enquéte, Monseigneur Laurence émit un mandement pastoral le 18 janvier
1862, déclarant que I'lmmaculée Conception était bien apparue a Bernadette Soubirous. Ce
jugement reconnut officiellement les apparitions comme dignes de foi pour les catholiques et
permit la promotion publique du culte a Lourdes. La décision s’appuya sur plusieurs facteurs : la
cohérence et la sincérité du témoignage de Bernadette, I’absence de toute preuve de fraude ou
de pathologie mentale, la conformité du message de |'apparition a la doctrine catholique, et les
guérisons apparemment miraculeuses qui s’étaient produites a la grotte (Laurentin, 1979). La
reconnaissance officielle transforma Lourdes, simple site de dévotion populaire, en un centre
de pélerinage sanctionné par I'Eglise. Des plans furent élaborés pour construire une basilique a
Massabielle, afin de répondre a la demande de I’Apparition que la vision avait transmise a
Bernadette. La reconnaissance consolida également le statut de Bernadette en tant que figure
religieuse significative, bien qu’elle-méme soit restée humble et souvent mal a 'aise avec
I’attention que ses expériences attiraient (Harris, 1999).

Chapitre 4 : La vie apres les apparitions (1858—-1866)
Célébrité

Apres les apparitions, la vie de Bernadette changea de facon spectaculaire. Elle passa d’une fille
pauvre, obscure et souvent malade a une figure de notoriété internationale. Des visiteurs de
toute la France et au-dela se rendirent a Lourdes, nombreux a étre désireux de rencontrer
Bernadette et d’entendre son récit de premiere main. Cette attention constante lui était

© Simon Uttley, 2026 12



WWW.KOIN-ED.ORG

souvent pénible. Elle décrivit se sentir comme « un objet de curiosité » et trouva l'intrusion
dans sa vie difficile a supporter (Laurentin, 1979).

Malgré sa nouvelle notoriété, Bernadette resta pauvre. Sa famille continuait de vivre dans le
cachot et dépendait toujours de la charité. Divers individus offrirent une aide financiére, mais
Bernadette et sa famille en acceptérent peu, restant fideles a leur humilité. Les autorités
ecclésiastiques, conscientes du besoin de la protéger de I’exploitation et de I'attention
excessive, commencerent a envisager son avenir (Harris, 1999).

Pélerinage

Le développement de Lourdes en tant que centre de pélerinage commenca presque
immédiatement apreés les apparitions. La source que Bernadette avait découverte attirait des
milliers de visiteurs en quéte de guérison physique et de réconfort spirituel. Les premiers
rapports de guérisons miraculeuses circulérent largement, amenant encore plus de pélerins. En
1862, lorsque les apparitions furent officiellement reconnues, Lourdes était déja en cours de
transformation en un site de dévotion majeur (Cranston, 1955).

La croissance du pélerinage a Lourdes reflétait des tendances plus larges dans le catholicisme
du XIXe siecle. Le culte marial s’intensifiait, stimulé en partie par la proclamation du dogme de
I'lmmaculée Conception en 1854 et par les apparitions a La Salette en 1846. Les pélerinages
offraient aux catholiques un moyen de manifester publiquement leur foi a une époque de
croissance séculaire et de scepticisme. lls offraient également des expériences communautaires
de dévotion, renforcant I'identité et la solidarité catholiques (Blackbourn, 1993).

Les autorités ecclésiastiques commencérent a organiser des pélerinages et a construire des
infrastructures pour accueillir les visiteurs. Des plans furent faits pour une basilique, qui serait
finalement achevée en 1871. Les Sceurs de la Charité de Nevers, qui avaient éduqué
Bernadette, assumeérent la responsabilité de gérer I’hospice de Lourdes et d’aider a s’occuper
des pélerins malades et infirmes. Lourdes commenca a développer l'infrastructure qui la
soutiendrait en tant que I'un des sites de pelerinage les plus visités au monde (Laurentin, 1979).

Interrogatoires répétés

Tout au long des années suivant les apparitions, Bernadette fut interrogée a plusieurs reprises
par des responsables ecclésiastiques, des visiteurs curieux et des sceptiques. Les autorités de
I'Eglise, tout en enquétant, eurent besoin d’assurer la cohérence de son témoignage. Des
visiteurs, dont certains doutaient de I'authenticité de ses affirmations, cherchérent a la mettre
a I'épreuve avec des questions difficiles. Bernadette répondit patiemment, toujours avec le
méme récit simple (Harris, 1999).

© Simon Uttley, 2026 13



WWW.KOIN-ED.ORG

Certains interrogateurs chercherent a tromper Bernadette ou a la faire trébucher. Par exemple,
certains lui demandeérent si I'apparition portait des bijoux ou lui poserent des questions sur des
détails qu’elle n’avait jamais mentionnés. Bernadette répondit avec franchise, refusant
d’embellir son récit ou de se laisser influencer par les attentes de ses interlocuteurs. Sa capacité
a résister a ces tactiques renforga sa crédibilité (Laurentin, 1979).

Cependant, les interrogatoires répétés préleverent un lourd tribut émotionnel. Bernadette
trouvait I'attention constante épuisante et le processus souvent humiliant. Elle exprima le désir
d’une vie plus tranquille et d’une liberté par rapport a I'examen public. Sa santé fragile rendait
ces exigences particulierement difficiles (Harris, 1999).

Discerner une vocation

Alors que Bernadette grandissait, la question de son avenir devenait pressante. La vie religieuse
semblait étre le choix naturel, lui offrant protection contre I’attention publique, une
opportunité d’éducation et un moyen de servir Dieu. Les Sceurs de la Charité de Nevers, qui
avaient joué un role clé dans son éducation et le développement de Lourdes en tant que site de
pelerinage, devinrent ses principales bienfaitrices. Bernadette passa plusieurs années a
I’'hospice de Lourdes, recevant une instruction catéchétique et acquérant des compétences de
base en lecture et en écriture. En 1866, a I’age de vingt-deux ans, elle décida de rejoindre les
Sceurs de la Charité et partit pour le couvent-maison a Nevers, loin de Lourdes et des demandes
incessantes d’attention a son égard. (Laurentin, 1979).

Chapitre 5 : La vie religieuse a Nevers (1866-1879)

Voyage a Nevers

Le 4 juillet 1866, Bernadette quitta Lourdes pour Nevers, située au centre de la France, a
environ 400 kilomeétres de sa ville natale. Le voyage marqua une rupture définitive avec sa vie
antérieure. Elle dit adieu a sa famille, a ses amis et a la grotte ou elle avait vu la Vierge Marie.
Son départ était a la fois un soulagement — lui offrant une échappatoire a la célébrité — et un
sacrifice, car elle quittait les personnes et les lieux qu’elle connaissait et aimait (Laurentin,
1979).

A son arrivée a Nevers, Bernadette entra dans la maison-mére des Sceurs de la Charité de
Nevers en tant que postulante. Le couvent était un grand complexe situé sur les rives de la
Loire, abritant des centaines de religieuses engagées dans I’enseignement, les soins infirmiers
et d’autres ceuvres caritatives. Bernadette passa le reste de sa vie dans cette communauté,
cherchant a mener une vie de priére et de service loin de |'attention publique (Harris, 1999).

Noviciat

© Simon Uttley, 2026 14



WWW.KOIN-ED.ORG

Le noviciat, la période de formation initiale pour les religieuses, était une période de priere
intense, d’étude et d’acclimatation a la vie communautaire. Bernadette, comme toutes les
novices, devait apprendre la régle de la congrégation, participer aux offices divins et se former,
spirituellement comme pratiqguement, pour le travail de I'ordre. Pour Bernadette, le noviciat
présentait des défis uniques. Sa santé était souvent mauvaise, ce qui limitait sa capacité a
répondre pleinement aux exigences physiques de la vie religieuse. De plus, sa renommeée en
tant que voyante la distinguait, ce qui compliquait ses relations avec les autres sceurs
(Laurentin, 1979).

La maftresse des novices et d’autres supérieures traitaient parfois Bernadette avec dureté,
peut-étre dans 'intention de I’"humilier et de prévenir I'orgueil. Cette approche reflétait une
croyance traditionnelle que I’humilité était essentielle a la sainteté, et que ceux qui avaient
recu des faveurs spirituelles extraordinaires nécessitaient un discernement et une discipline
supplémentaires. Bernadette endura ces traitements avec patience, en maintenant son sens de
I’'humour et sa résistance spirituelle (Harris, 1999).

Profession et vie communautaire

Le 30 octobre 1867, Bernadette prononca ses voeux temporaires et devint officiellement Sceur
Marie-Bernard. Deux ans plus tard, le 22 septembre 1878, elle pronong¢a ses voeux perpétuels,
s’engageant définitivement a une vie de pauvreté, de chasteté et d’obéissance. Sa vie religieuse
fut marquée par des maladies fréquentes. Elle souffrait d’asthme chronique, de tuberculose
osseuse et d’autres affections qui la confinérent souvent a I'infirmerie du couvent (Laurentin,
1979).

En raison de sa mauvaise santé, Bernadette ne put pas entreprendre les apostolats actifs
habituels des Sceurs de la Charité — I'enseignement ou les soins infirmiers dans les hopitaux.
Au lieu de cela, elle recgut le titre de « Sceur chargée de l'infirmerie », bien que sa propre
maladie I'ait empéchée de remplir méme ces fonctions de maniéere réguliere. Elle consacra du
temps a la broderie, créant des chasubles et d’autres vétements liturgiques, un travail qui
pouvait étre fait en position assise et a son propre rythme (Harris, 1999).

Malgré ses limitations physiques, Bernadette participa a la vie spirituelle de la communauté.
Elle assista a la messe quotidienne, récita I'office divin et consacra de longues heures a la
priére. Ses compagnes religieuses la décrivirent comme joyeuse, spirituelle et profondément
pieuse, bien qu’elle parlat rarement des apparitions et ne rechercha jamais la reconnaissance
pour ses expériences (Laurentin, 1979).

Bouleversement politique : Guerre franco-prussienne et Troisieme République

© Simon Uttley, 2026 15



WWW.KOIN-ED.ORG

Le temps de Bernadette a Nevers coincida avec des périodes tumultueuses de I’histoire
francaise. En 1870, la France entra en guerre avec la Prusse, un conflit qui se termina par une
défaite francaise désastreuse et la chute du Second Empire. Napoléon Il fut capturé a la
bataille de Sedan, et la Troisieme République fut proclamée. La guerre fut suivie de la
Commune de Paris, un soulévement révolutionnaire qui fut brutalement réprimé (Magraw,
1983).

Ces événements eurent des implications profondes pour I’Eglise catholique en France. Le
nouveau gouvernement républicain était anticlérical et cherchait a réduire I'influence de I’Eglise
dans la vie publique. La Troisieme République mit progressivement en ceuvre des politiques
séparant I'Eglise de I’Etat, laicisant I’éducation et réduisant le financement public des
institutions religieuses. Ces développements créerent une atmosphére d’incertitude et de
conflit entre catholiques et républicains, qui dura pendant des décennies (Larkin, 1974).

Bernadette, vivant dans la vie religieuse cloitrée, était protégée de la plupart des effets directs
de ces bouleversements politiques. Cependant, elle était consciente de I’hostilité croissante
envers I'Eglise et des défis auxquels étaient confrontés les catholiques francais. Sa priére et sa
souffrance au cours de ces années peuvent étre considérées comme une participation
silencieuse aux luttes de I'Eglise (Laurentin, 1979).

Maladie finale

Au cours des derniéres années de sa vie, la santé de Bernadette se détériora gravement. La
tuberculose osseuse lui provoqua une douleur intense, en particulier au genou droit, qui
évolua finalement en une tumeur. Elle endura d’importantes souffrances physiques, fut
souvent alitée et nécessita des soins constants. (Elle endura d’importantes souffrances
physiques, fut souvent alitée et nécessita des soins constants).) Malgré sa douleur, elle
maintenait une attitude d’acceptation joyeuse, offrant ses souffrances pour I’Eglise et pour les
pécheurs (Harris, 1999).

Ses compagnes religieuses témoigneérent de sa patience, de son humilité et de son sens de
I’humour, alors qu’elle affrontait ses souffrances. Elle disait souvent qu’elle était « broyée
comme un grain de blé », se référant au travail de mouture de son pére et suggérant que sa
propre souffrance faisait partie de la volonté de Dieu. Bernadette dit également que son
«travail » était d’étre malade, indiquant une compréhension de la souffrance comme ayant une
valeur spirituelle et rédemptrice (Laurentin, 1979).

Déces

Bernadette Soubirous décéda le 16 avril 1879, a I'age de trente-cing ans, au couvent de Saint-
Gildard a Nevers. Ses derniers mots furent : « Sainte Marie, Mére de Dieu, priez pour moi,

© Simon Uttley, 2026 16



WWW.KOIN-ED.ORG

pauvre pécheresse. » Elle fut enterrée dans la chapelle de Saint-Joseph sur le terrain du
couvent. Conformément a la régle de la congrégation, elle fut inhumée dans un simple cercueil
de bois, vétue de son habit religieux (Laurentin, 1979). Sa mort fut relativement discrete,
contrairement au tumulte entourant sa vie apres les apparitions. Cependant, la nouvelle de son
déces se répandit rapidement, et des appels furent bientot lancés pour sa béatification et sa
canonisation. Ses contemporains se souvinrent d’elle non seulement comme la voyante de
Lourdes, mais aussi comme une religieuse humble, patiente et sainte qui avait enduré
d’'immenses souffrances avec grace (Harris, 1999).

Chapitre 6 : Héritage et signification historique

Canonisation

Le processus de canonisation de Bernadette commenca peu aprés sa mort. En 1909, son corps
fut exhumé dans le cadre du processus d’enquéte de I’Eglise sur sa sainteté. Remarquablement,
son corps fut trouvé dans un état de conservation exceptionnel, ce qui fut considéré par de
nombreux observateurs comme un signe de sa sainteté. Il fut exhumé deux fois de plus, en
1919 et 1925, et a chaque fois, il fut noté que son corps restait largement intact, bien que des
parties fussent retirées comme reliques (Laurentin, 1979).

Bernadette fut béatifiée par le pape Pie Xl le 14 juin 1925, et canonisée par le méme pape le 8
décembre 1933, jour de la féte de I'lmmaculée Conception. Sa canonisation reconnut non
seulement les apparitions, mais aussi sa vie de vertu héroique — sa patience dans la souffrance,
son humilité, son obéissance et sa charité. L’Eglise souligha que Bernadette était vénérée non
pas simplement parce qu’elle avait vu la Vierge Marie, mais parce qu’elle avait vécu une vie de
sainteté exemplaire (Harris, 1999).

Lourdes comme centre de pélerinage mondial

Lourdes est devenue 'un des sites de pélerinage les plus visités au monde. Chaque année, des
millions de personnes de tous les continents se rendent a la grotte de Massabielle, cherchant la
guérison physique, le réconfort spirituel ou simplement a exprimer leur dévotion. Le sanctuaire
de Lourdes comprend aujourd’hui plusieurs basiliques, des hopitaux pour accueillir les malades,
des logements pour les pelerins et une infrastructure étendue pour soutenir le pélerinage de
masse (Cranston, 1955).

L'eau de la source découverte par Bernadette reste centrale au pélerinage de Lourdes. Les
pélerins se baignent dans les bains, boivent I’eau et 'emportent chez eux. L’Eglise catholique a
reconnu plusieurs guérisons comme miraculeuses apres une enquéte approfondie menée par le
Bureau médical de Lourdes, qui examine les cas ou des améliorations médicalement

© Simon Uttley, 2026 17



WWW.KOIN-ED.ORG

inexplicables se sont produites aprés contact avec I’eau de Lourdes. Au ler janvier 2026, il y a
72 guérisons miraculeuses reconnues sur des milliers de déclarations (Bureau Médical de
Lourdes).

Lourdes est devenue un symbole de la piété catholique et de la foi en I'intercession divine. Il
représente un lieu ou les fideéles croient que le ciel et la terre se rencontrent, ou la présence de
Marie et la grace de Dieu sont ressenties de maniére tangible. Le site a inspiré d’'innombrables
récits de conversion spirituelle, de paix renouvelée et de foi renforcée, méme parmi ceux qui
n’ont pas recu de guérison physique (Cranston, 1955).

Bernadette dans la spiritualité catholique et la culture populaire

Bernadette Soubirous est devenue une figure emblématique de la culture catholique et
populaire. Son histoire est racontée dans d’'innombrables biographies, films et ceuvres d’art. Le
roman « Le chant de Bernadette » de Franz Werfel (1941) et I'adaptation cinématographique
ultérieure (1943) ont introduit son histoire aupres du public mondial, bien que ces ceuvres
comportent un certain degré de licence dramatique. Ces représentations ont contribué a
faconner les perceptions publiques de Bernadette, parfois en romantisant sa pauvreté ou en
simplifiant le contexte historique complexe. Néanmoins, elles ont assuré que son histoire
atteigne des publics bien au-dela des catholiques pratiquants (Werfel, 1942).

Dans la dévotion catholique, Bernadette est invoquée comme sainte patronne des malades, des
pauvres et de ceux qui subissent le ridicule ou la persécution pour leur foi. Sa féte, le 16 avril,
est célébrée annuellement, et son nom est donné a d’innombrables églises, écoles et
institutions caritatives a travers le monde (Laurentin, 1979).

Débats historiques et théologiques

Les expériences de Bernadette et leur reconnaissance ecclésiastique ont généré un débat
historique et théologique continu. Les sceptiques ont offert des explications naturalistes pour
les apparitions, allant des hallucinations causées par la malnutrition ou la maladie a I'hystérie
collective ou a la fraude délibérée. Ces interprétations, bien que généralement peu
convaincantes pour les croyants, nous rappellent que les affirmations d’intervention
surnaturelle nécessitent toujours des actes de foi qui dépassent les preuves empiriques
(Zimdars-Swartz, 1991).

Dans la théologie catholique, les apparitions de Lourdes ont été interprétées comme une
confirmation divine du dogme de I'lmmaculée Conception, promulgué seulement quatre ans
plus tét. Le moment et 'autoidentification de la Vierge ont été vus comme providentiels,
offrant une approbation surnaturelle de I’autorité d’enseignement papale et de la doctrine

© Simon Uttley, 2026 18



WWW.KOIN-ED.ORG

mariale. Cette interprétation revét une portée théologique et ecclésiologique, affirmant la
capacité du magistére a articuler la vérité révélée (Laurentin, 1979).

Les historiens ont situé les apparitions de Lourdes dans des schémas plus larges de
changements religieux et sociaux du XIXe siecle. Les apparitions se sont produites a un moment
ou la culture catholique traditionnelle faisait face aux défis de I'industrialisation, de
I"'urbanisation et de la sécularisation. Lourdes offre un contre-récit, démontrant la présence
divine dans le monde moderne et fournissant un point focal pour I’identité et la mobilisation
catholiques (Blackbourn, 1993).

Signification durable

Bernadette Soubirous reste une figure d’une profonde signification. Pour les catholiques, elle
incarne la possibilité de rencontre divine dans la vie ordinaire, la dignité de la pauvreté et le
pouvoir rédempteur de la souffrance. Ses expériences a Lourdes ont inspiré des millions de
personnes et ont contribué a faire de Lourdes I'un des sites de pélerinage les plus importants
au monde. (Harris, 1999).

Pour les historiens, I’histoire de Bernadette éclaire les intersections complexes de la religion, de
la politique, de la médecine et de la culture populaire dans la France du XIXe siecle. Les
apparitions et leurs conséquences réveélent les tensions entre I’Eglise et I’Etat, la science et la
foi, la doctrine officielle et la dévotion populaire. Bernadette elle-méme traversa ces tensions
avec une habileté remarquable, préservant son intégrité tout en se soumettant a l'autorité
ecclésiastique et en endurant un examen intense de la part des sceptiques (Laurentin, 1979).

En fin de compte, la signification de Bernadette transcende toute interprétation unique. Elle
était a la fois visionnaire et victime, célébrité et contemplative, simple fille paysanne et figure
d’envergure mondiale. Sa vie défie les catégorisations faciles et continue de susciter une
réflexion sur la nature de la sainteté, la relation entre la pauvreté et la sainteté, et la possibilité
permanente de |'action divine dans I’histoire humaine.

Conclusion

La trajectoire de vie de Bernadette Soubirous — de I’enfance appauvrie dans les Pyrénées a la
sainteté reconnue par I’Eglise universelle — est remarquable a tous égards. Née dans une
France encore en train de digérer les bouleversements révolutionnaires et entrant dans une ére
de transformation industrielle, elle a connu a la fois les extrémes de la pauvreté et le fardeau de
la célébrité non désirée. Ses dix-huit rencontres avec la Vierge Marie a Massabielle en 1858 ont
changé non seulement son propre destin, mais aussi le paysage religieux du catholicisme
moderne (Harris, 1999).

© Simon Uttley, 2026 19



WWW.KOIN-ED.ORG

Les apparitions se sont produites a un moment critique. Le Second Empire sous Napoléon llI
représentait une tentative de concilier la tradition catholique avec I'art de gouverner moderne,
bien que les tensions entre I’Eglise et I’Etat soient restées aigués. L’Eglise catholique, ayant
perdu son pouvoir temporel et confrontée aux défis du sécularisme et du rationalisme, a trouvé
a Lourdes une validation puissante de ses enseignements et un point de ralliement pour la
dévotion populaire. Le témoignage de Bernadette concernant I'lmmaculée Conception a fourni
une approbation surnaturelle de I’enseignement papal récent, tandis que la croissance de
Lourdes en tant que site de pélerinage a démontré la vitalité continue du catholicisme
(Blackbourn, 1993).

La réponse de Bernadette a ces événements manifesta une maturité spirituelle remarquable.
Malgré son manque d’éducation formelle et la suspicion a laquelle elle fit face de la part des
autorités tant civiles qu’ecclésiastiques, elle maintint un témoignage cohérent de ses
expériences tout en résistant aux tentations d’orgueil et d’exploitation. Sa vie ultérieure en tant
gue Sceur Marie-Bernard a Nevers, marquée par la maladie, I'obscurité et la souffrance
patiente, a révélé la profondeur de sa sainteté. Elle ne cherchait aucune reconnaissance pour
ses expériences extraordinaires (Laurentin, 1979).

La signification historique de Bernadette et de Lourdes s’étend au-dela de la dévotion
catholique. Les apparitions et leur réception éclairent des schémas plus larges dans la société
européenne du XlIXe siecle : la persistance de la foi religieuse dans une ére de sécularisation
supposée, les négociations complexes entre autorité ecclésiastique et civile, le role de la
science médicale dans I'évaluation des affirmations de miracles, et le pouvoir du pélerinage
pour créer communauté et sens (Harris, 1999).

La canonisation de Bernadette en 1933 a affirmé le jugement de I’Eglise selon lequel sa vie
exemplifiait la vertu héroique digne d’imitation universelle. Pourtant, sa sainteté est d’un type
particulier : enracinée ni dans de grandes actions ni dans |'apprentissage théologique mais dans
la simplicité, I'lhumilité et I'acceptation de la souffrance. Elle représente un modéle de sainteté
accessible aux gens ordinaires — a ceux sans éducation, sans richesse ni pouvoir. Sa pertinence
continue suggere que les questions qu’elle souléve sur la nature de la foi, la possibilité de
rencontre divine et le sens de la souffrance restent pertinentes pour la vie contemporaine.

Simon Uttley

© Simon Uttley, 2026 20



WWW.KOIN-ED.ORG

Références

Bureau Médical, Lourdes. https://www.lourdes-france.org/en/medical-bureau-sanctuary/
viewed 2.1.2026

Blackbourn, D. (1993). Marpingen: Apparitions of the Virgin Mary in a nineteenth-century
German village. Oxford University Press.

Boutry, P. (1993). Nineteenth-century Catholic piety in France: New perceptions and new
realities. In H. McLeod (Ed.), European religion in the age of great cities, 1830-1930 (pp. 97—
121). Routledge.

Cranston, R. (1955). The miracle of Lourdes. Image Books.

Evans, R. J. (1988). Epidemics and revolutions: Cholera in nineteenth-century Europe. Past &
Present, 120, 123-146.

Goldstein, J. (1987). Console and classify: The French psychiatric profession in the nineteenth
century. Cambridge University Press.

Harris, R. (1999). Lourdes: Body and spirit in the secular age. Allen Lane.

Larkin, M. (1974). Church and state after the Dreyfus Affair: The separation issue in France.
Macmillan.

Laurentin, R. (1979). Bernadette of Lourdes: A life based on authenticated documents (J. H.
Gregory, Trans.). Darton, Longman & Todd. (Original work published 1978)

Laurentin, R., & Billet, B. (1957). Lourdes: Histoire authentique des apparitions (Vols. 1-7). P.
Lethielleux.

Leo XIII, Pope, (1891). Rerum Novarum — Rights and duties of capital and labour.
https://www.vatican.va/content/leo-xiii/en/encyclicals/documents/hf_I-
xiii_enc_15051891 rerum-novarum.html viewed 3.4.2025

Magraw, R. (1983). France 1815-1914: The bourgeois century. Fontana.
McMillan, J. F. (1991). Napoleon Ill. Longman.
Price, R. (1997). A concise history of France. Cambridge University Press.

Uttley, S. (2025) 'Lourdes, the apparitions and what this teaches us'. London: Koinonia
Educational. https://www.koinonia-educational.com/2025/12/29/lourdes-the-apparitions-and-
what-this-teaches-us-simon-uttley/ viewed 1.1.2025

© Simon Uttley, 2026 21



WWW.KOIN-ED.ORG

Werfel, F. (1942). The song of Bernadette (L. Lewisohn, Trans.). Viking Press.

Zimdars-Swartz, S. L. (1991). Encountering Mary: From La Salette to Medjugorje. Princeton
University Press.

© Simon Uttley, 2026 22



