
 
 

© Simon Uttley, 2026 

WWW.KOIN-ED.ORG 

 

 

 

Sainte Bernadette Soubirous 
 

Comprendre Bernadette dans le contexte social, politique et religieux 
plus large de son époque 

 

 

 

 

 

 

Document occasionnel n° 3 
 

Simon Uttley 

HNDL -- Service Saint Joseph 

 



 
 

© Simon Uttley, 2026 2 

WWW.KOIN-ED.ORG 

Ta9660707ble des Matières 

Comprendre Bernadette dans le contexte social, politique et religieux plus large de son 
époque ......................................................................................................................... 1 

Document occasionnel n° 3 .............................................................................................................. 1 

Introduction .............................................................................................................. 4 

Chapitre 1 : Naissance et petite enfance ......................................................................... 5 

La France dans les années 1840 .......................................................................................... 5 

La famille de Bernadette ................................................................................................... 5 

Maladie et privation ......................................................................................................... 6 

Retour à Lourdes ............................................................................................................. 6 

Chapitre 2 : Les apparitions à Massabielle ...................................................................... 7 

11 février 1858 ................................................................................................................ 7 

Une réaction reflétant les traditions folkloriques de la région .................................................. 7 

La Quinzaine ................................................................................................................... 8 

« Je suis l’Immaculée Conception » ..................................................................................... 8 

Intérêt civique ................................................................................................................. 9 

Chapitre 3 : Autorité ................................................................................................... 9 

Le Second Empire et la religion ........................................................................................... 9 

Les interrogatoires de Jacomet .......................................................................................... 10 

La barricade ................................................................................................................... 10 

Examen médical ............................................................................................................. 11 

Prudence ecclésiastique ................................................................................................... 11 

Reconnaissance officielle.................................................................................................. 12 

Chapitre 4 : La vie après les apparitions (1858–1866) ..................................................... 12 

Célébrité ....................................................................................................................... 12 

Pèlerinage ..................................................................................................................... 13 

Interrogatoires répétés .................................................................................................... 13 

Discerner une vocation .................................................................................................... 14 

Chapitre 5 : La vie religieuse à Nevers (1866–1879) ........................................................ 14 

Voyage à Nevers ............................................................................................................. 14 

Noviciat ........................................................................................................................ 14 

Profession et vie communautaire....................................................................................... 15 

Bouleversement politique : Guerre franco-prussienne et Troisième République ......................... 15 



 
 

© Simon Uttley, 2026 3 

WWW.KOIN-ED.ORG 

Maladie finale ................................................................................................................ 16 

Décès ........................................................................................................................... 16 

Chapitre 6 : Héritage et signification historique ............................................................. 17 

Canonisation .................................................................................................................. 17 

Lourdes comme centre de pèlerinage mondial ..................................................................... 17 

Bernadette dans la spiritualité catholique et la culture populaire ............................................ 18 

Débats historiques et théologiques .................................................................................... 18 

Signification durable........................................................................................................ 19 

Conclusion ............................................................................................................... 19 

Simon Uttley ............................................................................................................ 20 

Références .............................................................................................................. 21 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

© Simon Uttley, 2026 4 

WWW.KOIN-ED.ORG 

 

 

 
 

Introduction 

Que nous soyons des visiteurs de Lourdes pour la première fois, des pèlerins réguliers ou des 

hospitaliers, sainte Bernadette est au cœur de notre expérience. Une partie de l’affection 

qu’elle suscite dans le monde entier tient assurément à sa ‘normalité’, à son esprit et à sa 

résilience. Mais qui était-elle et dans quel temps vivait-elle ? 

Bernadette Soubirous est née à Lourdes, une ville de marché pyrénéenne, en 1844. Quatorze 

ans plus tard, entre février et juillet 1858, elle affirma avoir vu la Vierge Marie dix-huit fois dans 

une grotte à l’extérieur de Lourdes. La fille illettrée d’un meunier, contre toute attente, devint 

l’une des visionnaires les plus célèbres de l’histoire catholique moderne, mais passa les treize 

dernières années de sa vie dans une obscurité relative, dans un couvent à Nevers, mourant de 

tuberculose à trente-cinq ans. 

Son histoire, comme la nôtre, est inséparable de son époque. La Deuxième République s’était 

effondrée sous le Second Empire autoritaire de Napoléon III. Le capitalisme industriel détruisait 

les moyens de subsistance ruraux traditionnels. L’Église catholique était dépouillée de son 

pouvoir temporel et ballottée par la critique rationaliste. Lorsque Bernadette parla de ses 

visions, elle déclencha des conflits qui exposèrent de profondes fractures au sein de la société 

française — entre l’Église et l’État, la foi et la science, la piété populaire et la doctrine officielle. 

Suivons-la depuis son enfance appauvrie, à travers ses apparitions et leurs conséquences, en 

gardant à l’esprit les contextes politiques, économiques et ecclésiaux. Que ce soit en lisant ses 

histoires ou en regardant les films sur elle, nous savons tous que ce ne fut pas facile pour elle. 

En effet, les relations de Bernadette avec les autorités civiles hostiles, les médecins sceptiques 



 
 

© Simon Uttley, 2026 5 

WWW.KOIN-ED.ORG 

et les responsables ecclésiastiques prudents révèlent beaucoup sur le pouvoir, le genre et la 

religion en France au XIXe siècle. 

Chapitre 1 : Naissance et petite enfance 

La France dans les années 1840 

Bernadette Soubirous est née le 7 janvier 1844 à Lourdes, une ville d’environ 4 000 habitants 

située dans les contreforts pyrénéens du sud-ouest de la France. Le pays faisait encore face aux 

bouleversements révolutionnaires. La monarchie de Juillet de Louis-Philippe favorisa 

l’expansion du capitalisme industriel et du pouvoir bourgeois, mais des fissures demeuraient au 

sein de la société, encore profondément façonnée par la Révolution de 1789 (Price, 1997). 

La région avait conservé le christianisme de manière bien plus résolue que dans le nord de la 

France. Après la restauration des Bourbons en 1815, la pratique catholique augmenta, bien que 

l’anticléricalisme demeurât répandu parmi de nombreux travailleurs urbains et intellectuels. 

Les régions rurales maintenaient des traditions dévotionnelles qui intégraient l’enseignement 

catholique officiel à des coutumes locales — la vénération des saints, les pèlerinages vers les 

eaux curatives et une croyance indubitable dans le folklore et, dans certains cas, les 

superstitions (Boutry, 1993). 

La famille de Bernadette 

Les parents de Bernadette, François Soubirous et Louise Castérot, se marièrent en 1843. Il était 

meunier exploitant le Moulin de Boly, et elle était la fille d’une famille de Bartrès, village voisin. 

Au moment de sa naissance, la famille ne vivait pas dans une misère absolue, et Bernadette fut 

baptisée dans l’église Saint-Pierre, recevant le nom de Marie-Bernarde (Laurentin, 1979). 

Mais ici, nous voyons l’impact du contexte économique de l’époque, car la concurrence des 

grands moulins industriels, les mauvaises récoltes et certains mauvais choix commerciaux 

entraînèrent une augmentation des dettes familiales, qui culmina en 1854 avec la perte du 

moulin et la chute libre dans la pauvreté (Harris, 1999). 

La croissance rapide de la population française entre 1841 et 1866, combinée à 

l’industrialisation, exerça une pression considérable sur les économies rurales traditionnelles. 

Les petits meuniers comme François ne pouvaient pas rivaliser avec les moulins mécanisés à 

vapeur qui produisaient de la farine à des coûts bien inférieurs. Cette transformation 



 
 

© Simon Uttley, 2026 6 

WWW.KOIN-ED.ORG 

économique appauvrit non seulement la famille Soubirous, mais contribua également au 

déplacement de milliers de familles rurales dans toute la France1. 

Maladie et privation 

En 1854, une épidémie de choléra balaya le sud-ouest de la France, tuant des milliers de 

personnes. Bernadette contracta la maladie mais survécut, bien que sa santé en fût 

définitivement affaiblie. Elle développa ensuite un asthme chronique, qui la tourmenta tout au 

long de sa vie (Laurentin, 1979). L’épidémie de choléra était liée à une mauvaise hygiène, à un 

assainissement inadéquat et à la surpopulation — des conditions exacerbées par l’urbanisation 

rapide et la pauvreté (Evans, 1988). 

La situation financière de la famille se détériora encore. En 1856, François fut brièvement 

emprisonné pour vol, avant d’être innocenté par la suite. L’humiliation publique et la 

stigmatisation aggravèrent leurs difficultés. La famille dut se déplacer vers des logements de 

plus en plus misérables, pour finalement occuper une ancienne cellule de prison désaffectée, 

connue sous le nom de cachot, un local sombre et humide qui ne mesurait que seize pieds sur 

treize (Harris, 1999). 

En raison de sa santé fragile et de l’incapacité de sa famille à la nourrir correctement, 

Bernadette fut envoyée à Bartrès, un village voisin, pour vivre avec sa nourrice, Marie Aravant, 

et le mari de celle-ci. On s’attendait à ce qu’elle travaille comme bergère et aide domestique en 

échange de nourriture et d’hébergement. Elle passa plusieurs mois dans cette situation, loin de 

sa famille proche, subissant les rigueurs du travail pastoral alors qu’elle-même était souvent 

malade (Laurentin, 1979). 

Retour à Lourdes 

Au début de 1858, Bernadette retourna à Lourdes. L’une des raisons de son retour était de se 

préparer à sa première communion, qu’elle n’avait pas encore reçue en raison de son 

analphabétisme et de son manque d’instruction catéchétique. À quatorze ans, elle était 

considérablement en retard par rapport à ses pairs, dont beaucoup avaient reçu le sacrement à 

sept ou huit ans. 

Elle parlait principalement le bigourdan, un dialecte occitan, et avait une connaissance 

minimale du français, qui était la langue de l’enseignement officiel et des offices religieux. Son 

manque de compétence linguistique et son analphabétisme reflétaient les obstacles éducatifs 

 
1 Les effets combinés de l'automatisation, du déplacement des populations hors de leurs foyers et 
professions traditionnels, de l'impact déshumanisant du capital qui s'empare de la dignité du travailleur et 
du fondamentalisme politique tribal que cela engendrerait, allaient tous inspirer l'encyclique 
révolutionnaire du pape Léon XIII, Rerum Novarum, en 1891. 



 
 

© Simon Uttley, 2026 7 

WWW.KOIN-ED.ORG 

plus larges auxquels étaient confrontés les enfants ruraux pauvres au milieu du XIXe siècle. 

Néanmoins, elle commença à fréquenter les cours de catéchisme à l’hospice de Lourdes, une 

école dirigée par les Sœurs de la Charité de Nevers (Harris, 1999). 

Chapitre 2 : Les apparitions à Massabielle 

11 février 1858 

Le 11 février 1858, Bernadette, sa sœur Toinette et une amie, Jeanne Abadie, allèrent ramasser 

du bois de chauffage et des os près de la grotte de Massabielle, une formation rocheuse 

calcaire située sur les rives du Gave de Pau, juste à l’extérieur de Lourdes. La grotte était un 

endroit isolé, utilisé pour élever des cochons et considéré comme peu recommandable. 

Alors que ses compagnes traversaient le ruisseau, Bernadette entendit un bruit et vit une 

lumière dans la niche de la grotte. Elle décrivit avoir vu une belle jeune femme vêtue de blanc, 

avec une ceinture bleue et une rose jaune sur chaque pied. Cette figure, qu’elle appellerait plus 

tard simplement « Aquero » (« cela » en bigourdan), lui sourit mais ne parla pas. Bernadette 

récita le chapelet tandis que la figure faisait de même avec un chapelet qu’elle portait 

(Laurentin, 1979). 

Initialement, ses compagnes ne virent rien, mais Bernadette demeura résolue dans son 

témoignage. Lorsqu’elle raconta son expérience à sa famille, sa mère, Louise, fut alarmée et lui 

interdit de retourner à la grotte. Cependant, après que Bernadette eut insisté et avec 

l'autorisation de son père, elle y retourna le dimanche suivant, le 14 février, avec plusieurs 

jeunes filles. Lors de cette deuxième visite, Bernadette vit de nouveau la vision et aspergea 

l’apparition d’eau bénite pour tester s’il s’agissait d’une influence diabolique. La figure sourit, 

ce que Bernadette interpréta comme un geste bienveillant (Harris, 1999). 

Une réaction reflétant les traditions folkloriques de la région 

Les Pyrénées avaient une longue histoire de récits d’apparitions surnaturelles, incluant les fées, 

les esprits et les figures religieuses. La grotte elle-même, comme de nombreux sites similaires, 

était associée dans le folklore local à la fois aux eaux curatives et aux présences spirituelles. Des 

pèlerinages vers les sources sacrées, les grottes et les lieux de miracles présumés étaient 

courants dans la culture populaire religieuse du sud-ouest de la France (Boutry, 1993). 

L’interaction de Bernadette avec sa vision — réciter le chapelet, asperger d’eau bénite et 

demander à la figure de s’identifier — refléta les méthodes traditionnelles de discernement des 

esprits enseignées dans les pratiques dévotionnelles catholiques. Son récit était simple et 

cohérent : elle ne prétendit jamais avoir vu la Vierge Marie au début, utilisant seulement le 



 
 

© Simon Uttley, 2026 8 

WWW.KOIN-ED.ORG 

terme « Aquero ». Ce fut seulement après plusieurs apparitions et l’autoidentification de la 

figure que Bernadette et d’autres conclurent qu’il s’agissait de la Vierge (Laurentin, 1979). 

La Quinzaine 

Lors de la troisième apparition, le 18 février, la vision parla pour la première fois, demandant à 

Bernadette de venir à la grotte pendant quinze jours. Elle promit de rendre Bernadette 

heureuse « pas dans ce monde mais dans l’autre ». Ce message marqua le début de la période 

la plus intense des apparitions. Bernadette se rendit à la grotte tous les jours de cette 

quinzaine, accompagnée de foules croissantes venant observer son comportement lors de ses 

extases. 

 À chacune de ces visites, la vision donna à Bernadette plusieurs messages et instructions. Le 24 

février, elle lui dit : « Pénitence ! Pénitence ! Pénitence ! Priez Dieu pour les pécheurs. Baisez la 

terre pour les pécheurs.» Bernadette obéit, se traînant à genoux, embrassant le sol et 

effectuant d’autres actes d’humilité. Ces gestes dramatiques, observés par des centaines de 

spectateurs, renforcèrent l’impression d’une expérience mystique (Harris, 1999). 

Le 25 février, l’Apparition ordonna à Bernadette de gratter le sol au fond de la grotte. Ce 

faisant, une source d’eau émergea, initialement boueuse mais qui se clarifia rapidement. La 

vision lui dit de « boire à la source » et de « s’y laver ». L’eau de cette source serait bientôt 

reconnue pour ses propriétés curatives. Dès les premières semaines, plusieurs guérisons furent 

rapportées, et l’eau commença à attirer des pèlerins de régions avoisinantes (Laurentin, 1979). 

Le 2 mars, la vision dit à Bernadette d’aller voir le curé local, l’abbé Dominique Peyramale, et de 

demander qu’une chapelle soit construite à la grotte et que les gens viennent en procession. 

Bernadette obéit et se rendit au presbytère. Le père Peyramale était sceptique et exigeant, 

insistant pour que la vision s’identifie et fasse fleurir, en plein hiver, le rosier sauvage de la 

grotte comme preuve de son authenticité. Bernadette transmit ces demandes lors de visites 

ultérieures à la grotte, mais la vision ne fit jamais fleurir le rosier (Harris, 1999). 

« Je suis l’Immaculée Conception » 

La seizième apparition, le 25 mars, jour de la fête de l’Annonciation, fut la plus significative sur 

le plan théologique. Bernadette demanda à plusieurs reprises à la vision de révéler son identité. 

Finalement, la figure leva les yeux vers le ciel, joignit les mains en prière et dit : « Que soy era 

Immaculada Councepciou » (« Je suis l’Immaculée Conception » en bigourdan). 

Bernadette, illettrée et ayant reçu peu d’instruction religieuse, ne comprenait pas la portée 

théologique de cette phrase. Elle la répéta à l’infini en se précipitant au presbytère pour la 

rapporter au père Peyramale. Cette identification a été d’une immense importance pour l’Église 



 
 

© Simon Uttley, 2026 9 

WWW.KOIN-ED.ORG 

catholique. Seulement quatre ans auparavant, en 1854, le pape Pie IX avait proclamé le dogme 

de l’Immaculée Conception, affirmant que Marie avait été conçue sans péché originel. Que 

Bernadette, qui n’aurait vraisemblablement pas connu cette terminologie doctrinale, puisse 

répéter une telle phrase a été considéré par beaucoup comme une preuve surnaturelle de 

l’authenticité des apparitions (Laurentin, 1979). 

Cette déclaration lia explicitement les événements de Lourdes à l’autorité papale et à 

l’enseignement dogmatique, présentant les apparitions comme une confirmation divine de la 

doctrine catholique, à une époque marquée par les défis du rationalisme et du sécularisme. Le 

moment et le contenu du message semblaient providentiels, renforçant l’affirmation selon 

laquelle l’Église catholique détenait la vérité révélée (Harris, 1999). 

Intérêt civique 

Les apparitions n’attirèrent pas seulement l’attention religieuse ; elles suscitèrent également un 

intérêt officiel considérable. Les autorités locales devinrent de plus en plus préoccupées par les 

grandes foules se rassemblant à Massabielle. Certains jours, des milliers de personnes étaient 

présentes, créant des problèmes d’ordre public. Des rapports de guérisons miraculeuses et de 

conversions se répandirent, attirant encore plus de visiteurs. Les événements à Lourdes se 

produisirent dans le contexte d’attitudes officielles ambiguës à l’égard de la religion sous le 

Second Empire. Napoléon III cultivait le soutien des catholiques, mais cherchait en même temps 

à maintenir le contrôle de l’État sur les institutions ecclésiastiques et à empêcher les 

manifestations religieuses d’échapper à toute supervision officielle (McMillan, 1991). 

Chapitre 3 : Autorité 

Le Second Empire et la religion 

Pour comprendre les réactions officielles aux apparitions de Lourdes, nous devons examiner les 

relations complexes entre l’Église et l’État sous le Second Empire. Napoléon III, qui prit le 

pouvoir après le coup d’État de 1851, adopta une attitude pragmatique à l’égard du 

catholicisme. D’une part, il recherchait le soutien catholique, particulièrement dans les zones 

rurales où la piété traditionnelle demeurait forte. D’autre part, il se méfiait de l’influence 

politique de l’Église et craignait les mouvements populaires susceptibles d’échapper au contrôle 

de l’État (McMillan, 1991). 

Le régime promut le Concordat napoléonien de 1801, qui avait établi un équilibre entre les 

pouvoirs ecclésiastiques et civils. Les évêques étaient nommés par l’État mais confirmés par le 

pape. Le clergé était payé par l’État, ce qui créait une dépendance financière et donnait aux 

autorités un levier considérable. Cet arrangement permettait au gouvernement d’exercer un 



 
 

© Simon Uttley, 2026 10 

WWW.KOIN-ED.ORG 

contrôle sur les activités religieuses, tout en présentant la France comme une nation catholique 

(Magraw, 1983). 

Cependant, les manifestations religieuses spontanées, telles que les apparitions présumées, 

constituaient un défi pour l’ordre officiel. Elles pouvaient échapper au contrôle tant de l’Église 

que de l’État, rassembler de grandes foules et potentiellement inciter à des troubles sociaux. Le 

gouvernement était particulièrement préoccupé par les mouvements populaires après les 

révolutions de 1848, qui avaient finalement porté Napoléon III au pouvoir mais avaient 

également révélé la volatilité de la société française (Price, 1997). 

Les interrogatoires de Jacomet 

Jean-Baptiste Estrade Jacomet, le commissaire de police impérial de Lourdes, prit un rôle de 

premier plan dans l’enquête sur les prétentions de Bernadette. Il la convoqua à plusieurs 

reprises pour des interrogatoires, cherchant à trouver des incohérences dans son récit ou des 

preuves de tromperie. Jacomet était sceptique quant aux apparitions et préoccupé par le 

désordre public qu’elles entraînaient. 

Les interrogatoires étaient intimidants. Bernadette, une fille de quatorze ans de milieu pauvre, 

fit face à un fonctionnaire officiel qui tenta de la déstabiliser et chercha à discréditer son 

témoignage. Il la questionna de manière détaillée et répétitive sur les apparitions, espérant 

découvrir des contradictions. Cependant, Bernadette resta constante dans ses réponses, en 

maintenant des détails simples et cohérents tout au long de multiples interrogatoires 

(Laurentin, 1979). 

Jacomet interrogea également les parents de Bernadette et d’autres témoins, construisant un 

dossier destiné à discréditer les événements. Malgré ses efforts, il ne trouva aucune preuve de 

fraude intentionnelle. Le témoignage de Bernadette se distinguait par sa franchise et son 

absence d’embellissement, ce qui rendait plus difficiles les tentatives visant à la faire passer 

pour dérangée ou pour trompeuse. (Harris, 1999). 

La barricade 

Les autorités locales, sous la direction du préfet Baron Oscar Massy, prirent des mesures pour 

contrôler les foules à Massabielle. Le 15 juin 1858, le préfet publia un arrêté ordonnant la 

fermeture de la grotte et interdisant l’accès au public. Une barricade fut érigée pour en 

interdire l’entrée, et des gardes furent postés pour faire respecter l’interdiction. Les autorités 

justifièrent ces mesures en invoquant des préoccupations de santé publique, suggérant que 

l’eau de la source non testée pourrait être dangereuse (Laurentin, 1979). 



 
 

© Simon Uttley, 2026 11 

WWW.KOIN-ED.ORG 

La barricade fut profondément impopulaire. De nombreux habitants perçurent l’interdiction 

comme une infraction à leurs pratiques religieuses et une atteinte à leur autonomie locale. La 

décision suscita également la résistance de certains responsables ecclésiastiques, de plus en 

plus enclins à accepter l’authenticité des apparitions. La barricade resta en place jusqu’en 

octobre 1858, lorsque Napoléon III, cherchant à apaiser le sentiment catholique, ordonna son 

retrait. Cette décision refléta l’équilibre délicat que le régime cherchait à maintenir entre la 

police des manifestations religieuses et le soutien à la piété catholique (McMillan, 1991). 

Examen médical 

En plus de l’examen officiel, Bernadette fut soumise à un examen médical. Les autorités 

souhaitaient déterminer si ses visions pouvaient être expliquées par une maladie mentale, telle 

que l’hystérie ou une autre affection médicale. Au milieu du XIXe siècle, la psychiatrie en était 

encore à ses débuts, et des diagnostics tels que l’hystérie étaient fréquemment posés aux 

femmes qui présentaient un comportement inhabituel ou affirmaient avoir des expériences 

mystiques (Goldstein, 1987). 

Plusieurs médecins examinèrent Bernadette, dont le Dr Pierre-Romain Dozous, qui devint un 

partisan de l’authenticité des apparitions. Dozous et d’autres conclurent que Bernadette n’était 

ni mentalement malade ni trompeuse. Elle ne montrait aucun signe d’instabilité psychologique 

et maintenait un comportement calme et raisonnable en dehors de ses extases. Les 

observations de Dozous sur le comportement de Bernadette pendant les apparitions — son 

insensibilité aux stimuli externes, son comportement physique et ses descriptions cohérentes 

— suggérèrent une profonde expérience mystique plutôt qu’une pathologie (Laurentin, 1979). 

Les examens médicaux contribuèrent à légitimer les apparitions en excluant des explications 

naturelles évidentes. Si les médecins ne pouvaient pas identifier de maladie ou de tromperie, 

les affirmations de Bernadette devaient être prises plus au sérieux, tant par les autorités civiles 

que par les autorités ecclésiastiques (Harris, 1999). 

Prudence ecclésiastique 

La réaction initiale de la hiérarchie catholique aux apparitions de Lourdes fut marquée par une 

prudence considérable. L’Église avait une longue histoire d’évaluation des rapports faisant état 

de phénomènes surnaturels et était consciente des dangers d’approuver prématurément de 

fausses affirmations. Tout au long des siècles, l’Église développa des critères rigoureux pour 

évaluer les révélations privées, y compris l’examen de la santé mentale du voyant, la cohérence 

de son témoignage et la conformité du message à la doctrine catholique (Zimdars-Swartz, 

1991). 



 
 

© Simon Uttley, 2026 12 

WWW.KOIN-ED.ORG 

L’abbé Dominique Peyramale, le curé de Lourdes, fut d’abord sceptique mais devint de plus en 

plus convaincu après avoir interrogé Bernadette et observé les événements à la grotte. 

Cependant, il ne pouvait agir sans l’autorisation de son évêque. Monseigneur Bertrand-Sévère 

Laurence, évêque de Tarbes, dans le diocèse auquel appartenait Lourdes, adopta une approche 

prudente. Il nomma une commission d’enquête en juillet 1858 pour examiner les apparitions, 

composée de prêtres et de théologiens, qui devaient examiner tous les aspects des événements 

(Laurentin, 1979). 

La commission mena des entretiens approfondis avec Bernadette, ses parents et de nombreux 

témoins. Ils examinèrent également les guérisons signalées, en demandant une documentation 

médicale et des témoignages. Le processus dura plusieurs années, pendant lesquelles la 

commission pesa les preuves avec soin. La prudence de l’Église fut dictée à la fois par le désir de 

discerner la vérité et par la conscience des implications politiques plus vastes. Des approbations 

précipitées auraient pu susciter le ridicule des critiques laïques ou provoquer des conflits avec 

les autorités civiles (Harris, 1999). 

Reconnaissance officielle 

Après quatre ans d’enquête, Monseigneur Laurence émit un mandement pastoral le 18 janvier 

1862, déclarant que l’Immaculée Conception était bien apparue à Bernadette Soubirous. Ce 

jugement reconnut officiellement les apparitions comme dignes de foi pour les catholiques et  

permit la promotion publique du culte à Lourdes. La décision s’appuya sur plusieurs facteurs : la 

cohérence et la sincérité du témoignage de Bernadette, l’absence de toute preuve de fraude ou 

de pathologie mentale, la conformité du message de l’apparition à la doctrine catholique, et les 

guérisons apparemment miraculeuses qui s’étaient produites à la grotte (Laurentin, 1979). La 

reconnaissance officielle transforma Lourdes, simple site de dévotion populaire, en un centre 

de pèlerinage sanctionné par l’Église. Des plans furent élaborés pour construire une basilique à 

Massabielle, afin de répondre à la demande de l’Apparition que la vision avait transmise à 

Bernadette. La reconnaissance consolida également le statut de Bernadette en tant que figure 

religieuse significative, bien qu’elle-même soit restée humble et souvent mal à l’aise avec 

l’attention que ses expériences attiraient (Harris, 1999). 

Chapitre 4 : La vie après les apparitions (1858–1866) 

Célébrité 

Après les apparitions, la vie de Bernadette changea de façon spectaculaire. Elle passa d’une fille 

pauvre, obscure et souvent malade à une figure de notoriété internationale. Des visiteurs de 

toute la France et au-delà se rendirent à Lourdes, nombreux à être désireux de rencontrer 

Bernadette et d’entendre son récit de première main. Cette attention constante lui était 



 
 

© Simon Uttley, 2026 13 

WWW.KOIN-ED.ORG 

souvent pénible. Elle décrivit se sentir comme « un objet de curiosité » et trouva l’intrusion 

dans sa vie difficile à supporter (Laurentin, 1979). 

Malgré sa nouvelle notoriété, Bernadette resta pauvre. Sa famille continuait de vivre dans le 

cachot et dépendait toujours de la charité. Divers individus offrirent une aide financière, mais 

Bernadette et sa famille en acceptèrent peu, restant fidèles à leur humilité. Les autorités 

ecclésiastiques, conscientes du besoin de la protéger de l’exploitation et de l’attention 

excessive, commencèrent à envisager son avenir (Harris, 1999). 

Pèlerinage 

Le développement de Lourdes en tant que centre de pèlerinage commença presque 

immédiatement après les apparitions. La source que Bernadette avait découverte attirait des 

milliers de visiteurs en quête de guérison physique et de réconfort spirituel. Les premiers 

rapports de guérisons miraculeuses circulèrent largement, amenant encore plus de pèlerins. En 

1862, lorsque les apparitions furent officiellement reconnues, Lourdes était déjà en cours de 

transformation en un site de dévotion majeur (Cranston, 1955). 

La croissance du pèlerinage à Lourdes reflétait des tendances plus larges dans le catholicisme 

du XIXe siècle. Le culte marial s’intensifiait, stimulé en partie par la proclamation du dogme de 

l’Immaculée Conception en 1854 et par les apparitions à La Salette en 1846. Les pèlerinages 

offraient aux catholiques un moyen de manifester publiquement leur foi à une époque de 

croissance séculaire et de scepticisme. Ils offraient également des expériences communautaires 

de dévotion, renforçant l’identité et la solidarité catholiques (Blackbourn, 1993). 

Les autorités ecclésiastiques commencèrent à organiser des pèlerinages et à construire des 

infrastructures pour accueillir les visiteurs. Des plans furent faits pour une basilique, qui serait 

finalement achevée en 1871. Les Sœurs de la Charité de Nevers, qui avaient éduqué 

Bernadette, assumèrent la responsabilité de gérer l’hospice de Lourdes et d’aider à s’occuper 

des pèlerins malades et infirmes. Lourdes commença à développer l’infrastructure qui la 

soutiendrait en tant que l’un des sites de pèlerinage les plus visités au monde (Laurentin, 1979). 

Interrogatoires répétés 

Tout au long des années suivant les apparitions, Bernadette fut interrogée à plusieurs reprises 

par des responsables ecclésiastiques, des visiteurs curieux et des sceptiques. Les autorités de 

l’Église, tout en enquêtant, eurent besoin d’assurer la cohérence de son témoignage. Des 

visiteurs, dont certains doutaient de l’authenticité de ses affirmations, cherchèrent à la mettre 

à l’épreuve avec des questions difficiles. Bernadette répondit patiemment, toujours avec le 

même récit simple (Harris, 1999). 



 
 

© Simon Uttley, 2026 14 

WWW.KOIN-ED.ORG 

Certains interrogateurs cherchèrent à tromper Bernadette ou à la faire trébucher. Par exemple, 

certains lui demandèrent si l’apparition portait des bijoux ou lui posèrent des questions sur des 

détails qu’elle n’avait jamais mentionnés. Bernadette répondit avec franchise, refusant 

d’embellir son récit ou de se laisser influencer par les attentes de ses interlocuteurs. Sa capacité 

à résister à ces tactiques renforça sa crédibilité (Laurentin, 1979). 

Cependant, les interrogatoires répétés prélevèrent un lourd tribut émotionnel. Bernadette 

trouvait l’attention constante épuisante et le processus souvent humiliant. Elle exprima le désir 

d’une vie plus tranquille et d’une liberté par rapport à l’examen public. Sa santé fragile rendait 

ces exigences particulièrement difficiles (Harris, 1999). 

Discerner une vocation 

Alors que Bernadette grandissait, la question de son avenir devenait pressante. La vie religieuse 

semblait être le choix naturel, lui offrant protection contre l’attention publique, une 

opportunité d’éducation et un moyen de servir Dieu. Les Sœurs de la Charité de Nevers, qui 

avaient joué un rôle clé dans son éducation et le développement de Lourdes en tant que site de 

pèlerinage, devinrent ses principales bienfaitrices. Bernadette passa plusieurs années à 

l’hospice de Lourdes, recevant une instruction catéchétique et acquérant des compétences de 

base en lecture et en écriture. En 1866, à l’âge de vingt-deux ans, elle décida de rejoindre les 

Sœurs de la Charité et partit pour le couvent-maison à Nevers, loin de Lourdes et des demandes 

incessantes d’attention à son égard. (Laurentin, 1979). 

Chapitre 5 : La vie religieuse à Nevers (1866–1879) 

Voyage à Nevers 

Le 4 juillet 1866, Bernadette quitta Lourdes pour Nevers, située au centre de la France, à 

environ 400 kilomètres de sa ville natale. Le voyage marqua une rupture définitive avec sa vie 

antérieure. Elle dit adieu à sa famille, à ses amis et à la grotte où elle avait vu la Vierge Marie. 

Son départ était à la fois un soulagement — lui offrant une échappatoire à la célébrité — et un 

sacrifice, car elle quittait les personnes et les lieux qu’elle connaissait et aimait (Laurentin, 

1979). 

À son arrivée à Nevers, Bernadette entra dans la maison-mère des Sœurs de la Charité de 

Nevers en tant que postulante. Le couvent était un grand complexe situé sur les rives de la 

Loire, abritant des centaines de religieuses engagées dans l’enseignement, les soins infirmiers 

et d’autres œuvres caritatives. Bernadette passa le reste de sa vie dans cette communauté, 

cherchant à mener une vie de prière et de service loin de l’attention publique (Harris, 1999). 

Noviciat 



 
 

© Simon Uttley, 2026 15 

WWW.KOIN-ED.ORG 

Le noviciat, la période de formation initiale pour les religieuses, était une période de prière 

intense, d’étude et d’acclimatation à la vie communautaire. Bernadette, comme toutes les 

novices, devait apprendre la règle de la congrégation, participer aux offices divins et se former, 

spirituellement comme pratiquement, pour le travail de l’ordre. Pour Bernadette, le noviciat 

présentait des défis uniques. Sa santé était souvent mauvaise, ce qui limitait sa capacité à 

répondre pleinement aux exigences physiques de la vie religieuse. De plus, sa renommée en 

tant que voyante la distinguait, ce qui compliquait ses relations avec les autres sœurs 

(Laurentin, 1979). 

La maîtresse des novices et d’autres supérieures traitaient parfois Bernadette avec dureté, 

peut-être dans l’intention de l’humilier et de prévenir l’orgueil. Cette approche reflétait une 

croyance traditionnelle que l’humilité était essentielle à la sainteté, et que ceux qui avaient 

reçu des faveurs spirituelles extraordinaires nécessitaient un discernement et une discipline 

supplémentaires. Bernadette endura ces traitements avec patience, en maintenant son sens de 

l’humour et sa résistance spirituelle (Harris, 1999). 

Profession et vie communautaire 

Le 30 octobre 1867, Bernadette prononça ses vœux temporaires et devint officiellement Sœur 

Marie-Bernard. Deux ans plus tard, le 22 septembre 1878, elle prononça ses vœux perpétuels, 

s’engageant définitivement à une vie de pauvreté, de chasteté et d’obéissance. Sa vie religieuse 

fut marquée par des maladies fréquentes. Elle souffrait d’asthme chronique, de tuberculose 

osseuse et d’autres affections qui la confinèrent souvent à l’infirmerie du couvent (Laurentin, 

1979). 

En raison de sa mauvaise santé, Bernadette ne put pas entreprendre les apostolats actifs 

habituels des Sœurs de la Charité — l’enseignement ou les soins infirmiers dans les hôpitaux. 

Au lieu de cela, elle reçut le titre de « Sœur chargée de l’infirmerie », bien que sa propre 

maladie l’ait empêchée de remplir même ces fonctions de manière régulière. Elle consacra du 

temps à la broderie, créant des chasubles et d’autres vêtements liturgiques, un travail qui 

pouvait être fait en position assise et à son propre rythme (Harris, 1999). 

Malgré ses limitations physiques, Bernadette participa à la vie spirituelle de la communauté. 

Elle assista à la messe quotidienne, récita l’office divin et consacra de longues heures à la 

prière. Ses compagnes religieuses la décrivirent comme joyeuse, spirituelle et profondément 

pieuse, bien qu’elle parlât rarement des apparitions et ne rechercha jamais la reconnaissance 

pour ses expériences (Laurentin, 1979). 

Bouleversement politique : Guerre franco-prussienne et Troisième République 



 
 

© Simon Uttley, 2026 16 

WWW.KOIN-ED.ORG 

Le temps de Bernadette à Nevers coïncida avec des périodes tumultueuses de l’histoire 

française. En 1870, la France entra en guerre avec la Prusse, un conflit qui se termina par une 

défaite française désastreuse et la chute du Second Empire. Napoléon III fut capturé à la 

bataille de Sedan, et la Troisième République fut proclamée. La guerre fut suivie de la 

Commune de Paris, un soulèvement révolutionnaire qui fut brutalement réprimé (Magraw, 

1983). 

Ces événements eurent des implications profondes pour l’Église catholique en France. Le 

nouveau gouvernement républicain était anticlérical et cherchait à réduire l’influence de l’Église 

dans la vie publique. La Troisième République mit progressivement en œuvre des politiques 

séparant l’Église de l’État, laïcisant l’éducation et réduisant le financement public des 

institutions religieuses. Ces développements créèrent une atmosphère d’incertitude et de 

conflit entre catholiques et républicains, qui dura  pendant des décennies (Larkin, 1974). 

Bernadette, vivant dans la vie religieuse cloîtrée, était protégée de la plupart des effets directs 

de ces bouleversements politiques. Cependant, elle était consciente de l’hostilité croissante 

envers l’Église et des défis auxquels étaient confrontés les catholiques français. Sa prière et sa 

souffrance au cours de ces années peuvent être considérées comme une participation 

silencieuse aux luttes de l’Église (Laurentin, 1979). 

Maladie finale 

Au cours des dernières années de sa vie, la santé de Bernadette se détériora gravement. La 

tuberculose osseuse lui provoqua une douleur intense, en particulier au genou droit, qui  

évolua finalement  en une tumeur. Elle endura d’importantes souffrances physiques, fut 

souvent alitée et nécessita des soins constants. (Elle endura d’importantes souffrances 

physiques, fut souvent alitée et nécessita des soins constants).) Malgré sa douleur, elle 

maintenait une attitude d’acceptation joyeuse, offrant ses souffrances pour l’Église et pour les 

pécheurs (Harris, 1999). 

Ses compagnes religieuses témoignèrent de sa patience, de son humilité et de son sens de 

l’humour, alors qu’elle affrontait ses souffrances. Elle disait souvent qu’elle était « broyée 

comme un grain de blé », se référant au travail de mouture de son père et suggérant que sa 

propre souffrance faisait partie de la volonté de Dieu. Bernadette dit également que son 

«travail » était d’être malade, indiquant une compréhension de la souffrance comme ayant une 

valeur spirituelle et rédemptrice (Laurentin, 1979). 

Décès 

Bernadette Soubirous décéda le 16 avril 1879, à l’âge de trente-cinq ans, au couvent de Saint-

Gildard à Nevers. Ses derniers mots furent : « Sainte Marie, Mère de Dieu, priez pour moi, 



 
 

© Simon Uttley, 2026 17 

WWW.KOIN-ED.ORG 

pauvre pécheresse. » Elle fut enterrée dans la chapelle de Saint-Joseph sur le terrain du 

couvent. Conformément à la règle de la congrégation, elle fut inhumée dans un simple cercueil 

de bois, vêtue de son habit religieux (Laurentin, 1979). Sa mort fut relativement discrète, 

contrairement au tumulte entourant sa vie après les apparitions. Cependant, la nouvelle de son 

décès se répandit rapidement, et des appels furent bientôt lancés pour sa béatification et sa 

canonisation. Ses contemporains se souvinrent d’elle non seulement comme la voyante de 

Lourdes, mais aussi comme une religieuse humble, patiente et sainte qui avait enduré 

d’immenses souffrances avec grâce (Harris, 1999). 

Chapitre 6 : Héritage et signification historique 

Canonisation 

Le processus de canonisation de Bernadette commença peu après sa mort. En 1909, son corps 

fut exhumé dans le cadre du processus d’enquête de l’Église sur sa sainteté. Remarquablement, 

son corps fut trouvé dans un état de conservation exceptionnel, ce qui fut considéré par de 

nombreux observateurs comme un signe de sa sainteté. Il fut exhumé deux fois de plus, en 

1919 et 1925, et à chaque fois, il fut noté que son corps restait largement intact, bien que des 

parties fussent retirées comme reliques (Laurentin, 1979). 

Bernadette fut béatifiée par le pape Pie XI le 14 juin 1925, et canonisée par le même pape le 8 

décembre 1933, jour de la fête de l’Immaculée Conception. Sa canonisation reconnut non 

seulement les apparitions, mais aussi sa vie de vertu héroïque — sa patience dans la souffrance, 

son humilité, son obéissance et sa charité. L’Église souligna que Bernadette était vénérée non 

pas simplement parce qu’elle avait vu la Vierge Marie, mais parce qu’elle avait vécu une vie de 

sainteté exemplaire (Harris, 1999). 

Lourdes comme centre de pèlerinage mondial 

Lourdes est devenue l’un des sites de pèlerinage les plus visités au monde. Chaque année, des 

millions de personnes de tous les continents se rendent à la grotte de Massabielle, cherchant la 

guérison physique, le réconfort spirituel ou simplement à exprimer leur dévotion. Le sanctuaire 

de Lourdes comprend aujourd’hui plusieurs basiliques, des hôpitaux pour accueillir les malades, 

des logements pour les pèlerins et une infrastructure étendue pour soutenir le pèlerinage de 

masse (Cranston, 1955). 

L’eau de la source découverte par Bernadette reste centrale au pèlerinage de Lourdes. Les 

pèlerins se baignent dans les bains, boivent l’eau et l’emportent chez eux. L’Église catholique a 

reconnu plusieurs guérisons comme miraculeuses après une enquête approfondie menée par le 

Bureau médical de Lourdes, qui examine les cas où des améliorations médicalement 



 
 

© Simon Uttley, 2026 18 

WWW.KOIN-ED.ORG 

inexplicables se sont produites après contact avec l’eau de Lourdes. Au 1er janvier 2026, il y a 

72 guérisons miraculeuses reconnues sur des milliers de déclarations (Bureau Médical de 

Lourdes). 

Lourdes est devenue un symbole de la piété catholique et de la foi en l’intercession divine. Il 

représente un lieu où les fidèles croient que le ciel et la terre se rencontrent, où la présence de 

Marie et la grâce de Dieu sont ressenties de manière tangible. Le site a inspiré d’innombrables 

récits de conversion spirituelle, de paix renouvelée et de foi renforcée, même parmi ceux qui 

n’ont pas reçu de guérison physique (Cranston, 1955). 

Bernadette dans la spiritualité catholique et la culture populaire 

Bernadette Soubirous est devenue une figure emblématique de la culture catholique et 

populaire. Son histoire est racontée dans d’innombrables biographies, films et œuvres d’art. Le 

roman « Le chant de Bernadette » de Franz Werfel (1941) et l’adaptation cinématographique 

ultérieure (1943) ont introduit son histoire auprès du public mondial, bien que ces œuvres 

comportent un certain degré de licence dramatique. Ces représentations ont contribué à 

façonner les perceptions publiques de Bernadette, parfois en romantisant sa pauvreté ou en 

simplifiant le contexte historique complexe. Néanmoins, elles ont assuré que son histoire 

atteigne des publics bien au-delà des catholiques pratiquants (Werfel, 1942). 

Dans la dévotion catholique, Bernadette est invoquée comme sainte patronne des malades, des 

pauvres et de ceux qui subissent le ridicule ou la persécution pour leur foi. Sa fête, le 16 avril, 

est célébrée annuellement, et son nom est donné à d’innombrables églises, écoles et 

institutions caritatives à travers le monde (Laurentin, 1979). 

Débats historiques et théologiques  

Les expériences de Bernadette et leur reconnaissance ecclésiastique ont généré un débat 

historique et théologique continu. Les sceptiques ont offert des explications naturalistes pour 

les apparitions, allant des hallucinations causées par la malnutrition ou la maladie à l’hystérie 

collective ou à la fraude délibérée. Ces interprétations, bien que généralement peu 

convaincantes pour les croyants, nous rappellent que les affirmations d’intervention 

surnaturelle nécessitent toujours des actes de foi qui dépassent les preuves empiriques 

(Zimdars-Swartz, 1991). 

Dans la théologie catholique, les apparitions de Lourdes ont été interprétées comme une 

confirmation divine du dogme de l’Immaculée Conception, promulgué seulement quatre ans 

plus tôt. Le moment et l’autoidentification de la Vierge ont été vus comme providentiels, 

offrant une approbation surnaturelle de l’autorité d’enseignement papale et de la doctrine 



 
 

© Simon Uttley, 2026 19 

WWW.KOIN-ED.ORG 

mariale. Cette interprétation revêt une portée théologique et ecclésiologique, affirmant la 

capacité du magistère à articuler la vérité révélée (Laurentin, 1979). 

Les historiens ont situé les apparitions de Lourdes dans des schémas plus larges de 

changements religieux et sociaux du XIXe siècle. Les apparitions se sont produites à un moment 

où la culture catholique traditionnelle faisait face aux défis de l’industrialisation, de 

l’urbanisation et de la sécularisation. Lourdes offre un contre-récit, démontrant la présence 

divine dans le monde moderne et fournissant un point focal pour l’identité et la mobilisation 

catholiques (Blackbourn, 1993). 

Signification durable 

Bernadette Soubirous reste une figure d’une profonde signification. Pour les catholiques, elle 

incarne la possibilité de rencontre divine dans la vie ordinaire, la dignité de la pauvreté et le 

pouvoir rédempteur de la souffrance. Ses expériences à Lourdes ont inspiré des millions de 

personnes et ont contribué à faire de Lourdes l’un des sites de pèlerinage les plus importants 

au monde. (Harris, 1999). 

Pour les historiens, l’histoire de Bernadette éclaire les intersections complexes de la religion, de 

la politique, de la médecine et de la culture populaire dans la France du XIXe siècle. Les 

apparitions et leurs conséquences révèlent les tensions entre l’Église et l’État, la science et la 

foi, la doctrine officielle et la dévotion populaire. Bernadette elle-même traversa ces tensions 

avec une habileté remarquable, préservant son intégrité tout en se soumettant à l’autorité 

ecclésiastique et en endurant un examen intense de la part des sceptiques (Laurentin, 1979). 

En fin de compte, la signification de Bernadette transcende toute interprétation unique. Elle 

était à la fois visionnaire et victime, célébrité et contemplative, simple fille paysanne et figure 

d’envergure mondiale. Sa vie défie les catégorisations faciles et continue de susciter une 

réflexion sur la nature de la sainteté, la relation entre la pauvreté et la sainteté, et la possibilité 

permanente de l’action divine dans l’histoire humaine. 

Conclusion 

La trajectoire de vie de Bernadette Soubirous — de l’enfance appauvrie dans les Pyrénées à la 

sainteté reconnue par l’Église universelle — est remarquable à tous égards. Née dans une 

France encore en train de digérer les bouleversements révolutionnaires et entrant dans une ère 

de transformation industrielle, elle a connu à la fois les extrêmes de la pauvreté et le fardeau de 

la célébrité non désirée. Ses dix-huit rencontres avec la Vierge Marie à Massabielle en 1858 ont 

changé non seulement son propre destin, mais aussi le paysage religieux du catholicisme 

moderne (Harris, 1999). 



 
 

© Simon Uttley, 2026 20 

WWW.KOIN-ED.ORG 

Les apparitions se sont produites à un moment critique. Le Second Empire sous Napoléon III 

représentait une tentative de concilier la tradition catholique avec l’art de gouverner moderne, 

bien que les tensions entre l’Église et l’État soient restées aiguës. L’Église catholique, ayant 

perdu son pouvoir temporel et confrontée aux défis du sécularisme et du rationalisme, a trouvé 

à Lourdes une validation puissante de ses enseignements et un point de ralliement pour la 

dévotion populaire. Le témoignage de Bernadette concernant l’Immaculée Conception a fourni 

une approbation surnaturelle de l’enseignement papal récent, tandis que la croissance de 

Lourdes en tant que site de pèlerinage a démontré la vitalité continue du catholicisme 

(Blackbourn, 1993). 

La réponse de Bernadette à ces événements manifesta une maturité spirituelle remarquable. 

Malgré son manque d’éducation formelle et la suspicion à laquelle elle fit face de la part des 

autorités tant civiles qu’ecclésiastiques, elle maintint un témoignage cohérent de ses 

expériences tout en résistant aux tentations d’orgueil et d’exploitation. Sa vie ultérieure en tant 

que Sœur Marie-Bernard à Nevers, marquée par la maladie, l’obscurité et la souffrance 

patiente, a révélé la profondeur de sa sainteté. Elle ne cherchait aucune reconnaissance pour 

ses expériences extraordinaires (Laurentin, 1979). 

La signification historique de Bernadette et de Lourdes s’étend au-delà de la dévotion 

catholique. Les apparitions et leur réception éclairent des schémas plus larges dans la société 

européenne du XIXe siècle : la persistance de la foi religieuse dans une ère de sécularisation 

supposée, les négociations complexes entre autorité ecclésiastique et civile, le rôle de la 

science médicale dans l’évaluation des affirmations de miracles, et le pouvoir du pèlerinage 

pour créer communauté et sens (Harris, 1999). 

La canonisation de Bernadette en 1933 a affirmé le jugement de l’Église selon lequel sa vie 

exemplifiait la vertu héroïque digne d’imitation universelle. Pourtant, sa sainteté est d’un type 

particulier : enracinée ni dans de grandes actions ni dans l’apprentissage théologique mais dans 

la simplicité, l’humilité et l’acceptation de la souffrance. Elle représente un modèle de sainteté 

accessible aux gens ordinaires — à ceux sans éducation, sans richesse ni pouvoir. Sa pertinence 

continue suggère que les questions qu’elle soulève sur la nature de la foi, la possibilité de 

rencontre divine et le sens de la souffrance restent pertinentes pour la vie contemporaine. 

 

Simon Uttley 

  



 
 

© Simon Uttley, 2026 21 

WWW.KOIN-ED.ORG 

Références 

Bureau Médical, Lourdes. https://www.lourdes-france.org/en/medical-bureau-sanctuary/ 

viewed 2.1.2026 

Blackbourn, D. (1993). Marpingen: Apparitions of the Virgin Mary in a nineteenth-century 

German village. Oxford University Press. 

Boutry, P. (1993). Nineteenth-century Catholic piety in France: New perceptions and new 

realities. In H. McLeod (Ed.), European religion in the age of great cities, 1830–1930 (pp. 97–

121). Routledge. 

Cranston, R. (1955). The miracle of Lourdes. Image Books. 

Evans, R. J. (1988). Epidemics and revolutions: Cholera in nineteenth-century Europe. Past & 

Present, 120, 123–146. 

Goldstein, J. (1987). Console and classify: The French psychiatric profession in the nineteenth 

century. Cambridge University Press. 

Harris, R. (1999). Lourdes: Body and spirit in the secular age. Allen Lane. 

Larkin, M. (1974). Church and state after the Dreyfus Affair: The separation issue in France. 

Macmillan. 

Laurentin, R. (1979). Bernadette of Lourdes: A life based on authenticated documents (J. H. 

Gregory, Trans.). Darton, Longman & Todd. (Original work published 1978) 

Laurentin, R., & Billet, B. (1957). Lourdes: Histoire authentique des apparitions (Vols. 1–7). P. 

Lethielleux. 

Leo XIII, Pope, (1891). Rerum Novarum – Rights and duties of capital and labour. 

https://www.vatican.va/content/leo-xiii/en/encyclicals/documents/hf_l-

xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html viewed 3.4.2025 

Magraw, R. (1983). France 1815–1914: The bourgeois century. Fontana. 

McMillan, J. F. (1991). Napoleon III. Longman. 

Price, R. (1997). A concise history of France. Cambridge University Press. 

Uttley, S. (2025) 'Lourdes, the apparitions and what this teaches us'. London: Koinonia 

Educational. https://www.koinonia-educational.com/2025/12/29/lourdes-the-apparitions-and-

what-this-teaches-us-simon-uttley/ viewed 1.1.2025 



 
 

© Simon Uttley, 2026 22 

WWW.KOIN-ED.ORG 

Werfel, F. (1942). The song of Bernadette (L. Lewisohn, Trans.). Viking Press. 

Zimdars-Swartz, S. L. (1991). Encountering Mary: From La Salette to Medjugorje. Princeton 

University Press. 

 


