Les Apparitions de Lourdes

Interprétation théologique et signification doctrinale
dans l'enseignement Catholique

Une analyse théologique de Sainte Bernadette Soubirous

et des apparitions mariales de 1858

Simon Uttley
HNDL — Service Saint Joseph




Préface

Les apparitions de Notre-Dame de Lourdes a Sainte Bernadette Soubirous en 1858
représentent I'un des événements mariaux les plus significatifs de I'histoire catholique
et sous-entendent non seulement les nombreux pélerinages entrepris chaque année,
mais aussi la mission de I'Hospitalité Notre-Dame de Lourdes. Cet article, peut-étre
utile pour les pélerins pour la premiére fois, ou les stagiaires intéressés par une
compréhension plus approfondie, commencgons par une chronologie des apparitions,
puis I'analyse des thémes théologiques de la pénitence, de la conversion, de la priére
et de la guérison divine qui ont émergé de Lourdes, démontrant comment ces
apparitions ont renforcé les enseignements catholiques fondamentaux sur la
mariologie, la théologie sacramentelle et la compréhension de I'Eglise concernant la
souffrance et la rédemption.

Introduction

Entre le 11 février et le 16 juillet 1858, la Bienheureuse Vierge Marie est apparue dix-
huit fois a Bernadette Soubirous, une jeune fille de quatorze ans issue de la ville
pauvre de Lourdes dans la région pyrénéenne du sud de la France. Ces apparitions,
qui ont culminé avec l'identification de Marie comme « I'lmmaculée Conception » (Que
soy era Immaculada Concepciou), se sont produites a la grotte de Massabielle et sont
depuis devenues l'une des apparitions mariales les plus largement reconnues et
théologiquement significatives de I'histoire catholique (Laurentin, 1988). L'évéque
local, Bertrand-Sévére Laurence, a déclaré les apparitions authentiques le 18 janvier
1862, affirmant de maniére définitive : « La Vierge Marie est véritablement apparue a
Bernadette Soubirous » (Diocése de Tarbes, 1862).

L'importance théologique de Lourdes ne peut étre surestimée. Les apparitions ont
fourni ce que de nombreux théologiens ont interprété comme une confirmation divine
du dogme de I'lmmaculée Conception, qui avait été solennellement défini par le Pape
Pie IX seulement quatre ans auparavant dans la Constitution apostolique Ineffabilis
Deus (1854). Le fait qu'une jeune paysanne sans éducation, qui ne parlait que le
dialecte gascon et n'avait aucune connaissance théologique formelle, ait répété la
formule théologique précise « Je suis I'lmmaculée Conception » a été considéré par
I'Eglise comme une validation surnaturelle de ce dogme marial (O'Connor, 1958). De
plus, les messages délivrés a Lourdes — soulignant la pénitence, la priére, la
conversion des pécheurs et la construction d'une chapelle — ont profondément
influencé la spiritualité catholique, les pratiques dévotionnelles et la compréhension
de I'Eglise du réle maternel continu de Marie dans [I'histoire du salut.

Cet article se concentrera sur cinqg domaines clés : la confirmation du dogme de
I'lmmaculée Conception, I'appel a la pénitence et a la conversion, la théologie de la
guérison et de la souffrance, le role des pauvres et des humbles dans le plan de Dieu,
et les dimensions ecclésiologiques de Lourdes comme lieu de pélerinage et de
rencontre sacramentelle.

© Simon Uttley, 2025. www.koin-ed.org 2



Chronologie des dix-huit apparitions

Entre le 11 février et le 16 juillet 1858, la Bienheureuse Vierge Marie est apparue a
Bernadette Soubirous a dix-huit reprises distinctes a la grotte de Massabielle. Ces
apparitions peuvent étre divisées en trois phases distinctes : les visions inaugurales
(11-18 février), la « Quinzaine Sainte » (19 février-4 mars) et les apparitions
confirmatoires (25 mars-16 juillet). Chaque apparition a eu une signification
particuliére dans la transmission du message de Marie concernant la pénitence, la
priere et la conversion, culminant dans sa révélation d'identité comme I'lmmaculée
Conception.

Figure 1 : Chronologie compléte des apparitions de Lourdes (1858)

PHASE UN :

VISIONS INAUGURALES

11 février 1858
Jeudi avant le
Mercredi des Cendres

Premiére apparition lors de la collecte de bois.
Bernadette voit 'uo petito damizelo' (une petite
jeune dame) en blanc avec une ceinture bleue

(Mardi gras) et des roses dorées sur les pieds. Elles prient
le Rosaire ensemble en silence. La Dame
sourit et disparait.

14 février 1858 Bernadette s’asperge d'eau bénite pour tester

Dimanche (Dimanche
gras)

si la vision vient de Dieu. La Dame sourit et
s'incline. Rosaire silencieux. Confirme l'origine
surnaturelle par la réponse au sacramental.

18 février 1858
Jeudi aprés le
Mercredi des Cendres

Premiéres paroles prononcées : « Me
feriez-vous la grace de venir ici pendant
quinze jours ? » Bernadette promet. Message
: « Je ne vous promets pas de vous rendre
heureuse en ce monde, mais dans l'autre. »
Dimension eschatologique soulignée.

PHASE DEUX : LA QUINZAINE SAINTE

19 février 1858 Apparition silencieuse. Bernadette prie le

Vendredi Rosaire. Son visage transfiguré et illuminé —
témoin d'une foule grandissante. Premiers
signes documentés d'extase.

20 février 1858 Priére secréte enseignée : Notre-Dame

Samedi enseigne a Bernadette une priere personnelle

(jamais révelée). Instruction d'apporter
toujours une bougie bénite. Les bougies
brdlent maintenant perpétuellement au

© Simon Uttley, 2025.

www.koin-ed.org




PHASE UN

: VISIONS INAUGURALES

sanctuaire. Souligne la priére et la relation
personnelle avec Dieu.

21 février 1858
Dimanche (Premier
dimanche de Caréme)

Environ 100 personnes présentes. Le
commissaire de police Jacomet interroge
Bernadette de maniére agressive. Bernadette
est envahie de tristesse pendant I'apparition.
Début de 'opposition croissante des autorités
civiles.

23 février 1858
Mardi

Secret révélé : Notre-Dame révele un secret
« seulement pour elle » (jamais divulgué par
Bernadette). Dimension personnelle et intime
de la communication divine. Plus de 150
personnes témoins de l'extase.

24 février 1858
Mercredi

Appel a la pénitence : « Pénitence !
Pénitence ! Pénitence ! Priez Dieu pour les
pécheurs | Embrassez la terre en acte de
pénitence pour les pécheurs ! » La répétition
triple souligne l'urgence. Doctrine de la
souffrance vicaire et de la Communion des
Saints.

25 février 1858
Jeudi

Découverte de la source : « Allez boire a la
fontaine et vous y laver. » Bernadette creuse
le sol ; I'eau jaillit. Premiére guérison
documentée (Catherine Latapie). La source
coule encore aujourd'hui (100 000 litres/jour).
Les piscines et I'eau de Lourdes deviennent
centrales au pélerinage.

10

26 février 1858
Vendredi

Apparition silencieuse. Bernadette continue de
boire et de se laver a la source. Foule
croissante — environ 300 personnes.
Témoins de son comportement inhabituel
pendant I'extase.

11

27 février 1858
Samedi

Apparition silencieuse. Plus de 800 personnes
présentes. Les autorités intensifient
I'opposition. Tentatives de discréditer
Bernadette comme mentalement instable.

12

28 février 1858
Dimanche

Plus de 1 000 personnes présentes.
Apparition silencieuse. Bernadette en extase
profonde. Foule observe son comportement
transfiguré.

13

1 mars 1858
Lundi

Apparition nocturne (entre minuit et 1h du

matin). Message : « Allez dire aux prétres de

© Simon Uttley, 2025.

www.koin-ed.org




PHASE UN : VISIONS INAUGURALES

faire construire ici une chapelle. »
Commission ecclésiastique. Bernadette
rencontre I'abbé Peyramale, le curé —
demande initiale d'une chapelle.

14 2 mars 1858 Plus de 1 500 personnes présentes.
Mardi Apparition silencieuse. Le curé Peyramale
demande un signe : la floraison du rosier
sauvage a la grotte en hiver.

15 3 mars 1858 Environ 3 000 personnes présentes. Message
Mercredi répété : « Allez dire aux prétres de faire
construire ici une chapelle, et qu'on y vienne
en procession. » Dimension ecclésiastique et
liturgique de la demande.

16 4 mars 1858 Plus de 8 000 personnes présentes.
Jeudi (Dernier jour de | Apparition silencieuse. Fin de la quinzaine
la quinzaine) promise. Médecins examinent Bernadette —

aucun signe de maladie mentale. Concluent
qu'elle est saine d'esprit.

PHASE TROIS : APPARITIONS CONFIRMATOIRES

17 25 mars 1858 REVELATION DU NOM : Bernadette
Jeudi (Solennité de demande quatre fois le nom de la Dame. A la
I'"Annonciation) quatrieme demande, la Dame dit : « Que soy

era Immaculada Concepciou » (Je suis
I'lmmaculée Conception). Bernadette répéte
les mots sans les comprendre. Validation
surnaturelle du dogme de 1854 — Bernadette
ne connaissait pas le terme théologique.

18 16 juillet 1858 APPARITION FINALE : Bernadette ne peut
Vendredi (Féte de s'approcher de la grotte fermée par les
Notre-Dame du Mont- | autorités. De l'autre c6té de la riviere Gave,
Carmel) elle voit Notre-Dame une derniére fois.

Apparition silencieuse. Fin des apparitions. La
Dame « n'a jamais été aussi belle. » Clbture
paisible — mission accomplie.

Confirmation du dogme de I'lmmaculée Conception
Le message théologique le plus significatif de Lourdes fut I'auto-identification de Marie

comme « I'lmmaculée Conception » le 25 mars 1858, féte de I'Annonciation. Cette
déclaration constitue le cceur de l'importance théologique de Lourdes et a été

© Simon Uttley, 2025. www.koin-ed.org 5



interprété par I'Eglise catholique comme une confirmation divine du dogme
récemment proclamé.

Le 8 décembre 1854, le Pape Pie IX avait solennellement défini le dogme de
I''mmaculée Conception dans la Constitution apostolique /neffabilis Deus, déclarant
que la Bienheureuse Vierge Marie « dans le premier instant de sa conception, par une
grace et un privilege singulier du Dieu Tout-Puissant, en vue des mérites de Jésus-
Christ, Sauveur du genre humain, a été préservée intacte de toute souillure du péché
originel » (Pie IX, 1854). Ce dogme, bien qu'ancré dans la Tradition de I'Eglise et les
écrits des Péres, représentait une définition solennelle d'une doctrine longuement
débattue.

Quatre ans plus tard, lorsque Bernadette demanda a la Dame de se nommer, elle
répondit en dialecte gascon : « Que soy era Immaculada Concepciou » (Je suis
I'lmmaculée Conception). L'importance théologique de cette déclaration ne peut étre
surestimée. Bernadette, une jeune fille de quatorze ans sans éducation qui parlait
principalement le patois gascon, n'avait aucune connaissance formelle de la théologie
catholique et n'avait certainement jamais entendu le terme théologique frangais «
I'lmmaculée Conception » (Laurentin, 1979). Elle a couru directement chez le curé
Peyramale en répétant ces mots qu'elle ne comprenait pas, craignant de les oublier.

Cette déclaration a été considérée par les théologiens catholiques comme fournissant
une confirmation surnaturelle du dogme de I'lmmaculée Conception. Le Pape Pie XIlI,
dans son encyclique Le pélerinage de Lourdes (1958), a écrit : « Certes, Marie a révélé
son nom a la Voyante de Massabielle avec les mots qui proclamaient le dogme
définitivement proclamé sur terre. Ainsi elle a confirmeé, pour ainsi dire de sa propre
bouche, la définition solennelle que le Vicaire de son Divin Fils avait promulguée
quatre ans auparavant » (Pie XIlI, 1958, § 15). L'Eglise a vu dans ce message non
seulement une validation du dogme, mais aussi un rappel de la pureté parfaite de
Marie et de son rdle unique dans le plan de salut de Dieu.

L'appel a la pénitence et a la conversion

Tout au long des apparitions, Marie a constamment souligné la nécessité de la
pénitence et de la priére pour la conversion des pécheurs. Lors de la huitieme
apparition (24 février 1858), la Vierge a répété trois fois : « Pénitence ! Pénitence !
Pénitence ! » Puis elle a dit : « Priez Dieu pour les pécheurs » et a demandé a
Bernadette d'embrasser le sol en acte de pénitence (Soubirous, 1935). Cette
répétition triple souligne I'urgence et l'importance centrale de ce message.

Le message de pénitence de Lourdes s'aligne parfaitement avec lI'enseignement
catholique traditionnel sur le besoin de conversion continue (metanoia), de confession
sacramentelle et de réparation pour le péché. Le Catéchisme de I'Eglise catholique
souligne que « la pénitence intérieure est une réorientation radicale de toute la vie, un
retour, une conversion a Dieu de tout notre coeur » (CEC, 1994, § 1431). Les
messages de Marie a Lourdes ont réaffirmé cette vérité fondamentale et ont appelé
les croyants a prendre au sérieux le besoin d'une vie de conversion continue.

De plus, l'appel a prier pour les pécheurs reflete la doctrine catholique de la
Communion des Saints et la pratique de la priere d'intercession. L'Eglise enseigne
que les fidéles peuvent et doivent offrir des priéres et des sacrifices pour la conversion

© Simon Uttley, 2025. www.koin-ed.org 6



des autres, participant ainsi a I'ceuvre rédemptrice du Christ. Comme I'affirme le
Concile Vatican Il dans Lumen Gentium, « Les relations entre ceux qui sont déja en
possession de la patrie céleste, ceux qui sont en état de purification, et ceux qui
cheminent sur la terre ne sont pas rompues, mais au contraire sont renforcées par
I'échange de biens spirituels » (LG, 1964, § 49).

Lourdes a ainsi renforcé la compréhension de I'Eglise de la souffrance vicaire et de la
valeur spirituelle de la pénitence offerte pour les autres. Bernadette elle-méme a vécu
ce message a travers ses propres souffrances et sa vie de priére cachée aprés les
apparitions, montrant que l'appel a la pénitence n'était pas simplement un message a
transmettre, mais une réalité a vivre.

Théologie de la guérison et de la souffrance

Le 25 février 1858, lors de la neuvieme apparition, Marie a ordonné a Bernadette : «
Allez boire a la fontaine et vous y laver. » Lorsque Bernadette a gratté le sol, une
source d'eau a jailli qui coule encore aujourd’hui a un débit d'environ 100 000 litres par
jour. Cette source est devenue un signe sacramentel central de Lourdes, associée a
des milliers de guérisons signalées. La toute premiére guérison documentée s'est
produite le jour méme ou la source a été découverte : Catherine Latapie, dont la main
avait été paralysée, a retrouvé l'usage de sa main apres l'avoir immergée dans l'eau
(Laurentin, 1988).

Le Bureau Médical de Lourdes, établi en 1883, a documenté des milliers de cas de
guérisons signalées. Selon les statistiques les plus récentes, sur environ 7 000 cas
signalés de guérisons inexplicables depuis 1858, 70 ont été officiellement reconnues
par I'Eglise comme miracles aprés un examen médical et théologique rigoureux
(Bureau Médical de Lourdes, 2025). Ces guérisons reconnues impliquent des
maladies que la science médicale considére comme incurables ou dont la rémission
spontanée est médicalement inexplicable.

Cependant, I'enseignement de I'Eglise sur Lourdes ne se concentre pas uniquement
sur les guérisons physiques. Comme I'a expliqué le Pape Jean-Paul Il lors de son
pélerinage a Lourdes en 1983 : « Le miracle principal de Lourdes est la conversion
des cceurs... Les guérisons physiques sont des signes de quelque chose de beaucoup
plus profond — la guérison de I'ame » (Jean-Paul Il, 1983). Cette perspective s'aligne
avec la compréhension catholique de la souffrance telle qu'articulée dans la lettre
apostolique de Jean-Paul Il Salvifici Doloris (1984), qui enseigne que la souffrance
humaine, lorsqu'elle est unie aux souffrances du Christ, a une valeur rédemptrice et
peut étre offerte pour le salut des ames.

Lourdes présente donc un paradoxe théologique : c'est un lieu de guérisons
miraculeuses, mais aussi un lieu ou la signification de la souffrance est profondément
comprise. La vie de Bernadette elle-méme illustre ce paradoxe. Bien qu'elle ait été
témoin et canal de miracles, elle a elle-méme souffert de tuberculose osseuse et
d'asthme pendant la majeure partie de sa vie adulte, décédant douloureusement a
I'age de trente-cinq ans. Son acceptation de la souffrance et son union avec le Christ
crucifié incarnent le message plus profond de Lourdes : que la véritable guérison
concerne finalement le salut de I'ame.

© Simon Uttley, 2025. www.koin-ed.org 7



Cette compréhension est renforcée par le Catéchisme de I'Eglise catholique, qui
enseigne que bien que Dieu guérisse parfois miraculeusement, « méme les priéres
les plus intenses n'obtiennent pas toujours la guérison de toutes les maladies...
L'Esprit Saint donne a certains un charisme spécial de guérison pour manifester la
puissance de la grace du Ressuscité » (CEC, 1994, § 1508-1509). Lourdes incarne
ainsi a la fois le pouvoir de guérison de Dieu et le mystére de la souffrance
rédemptrice.

Le role des pauvres et des humbles dans le plan de Dieu

Le choix par Dieu de Bernadette Soubirous comme voyante de Lourdes révéle un
theme théologique profond : la prédilection divine pour les pauvres et les humbles.
Bernadette était la fille ainée d'un meunier en faillite vivant dans un cachot abandonné
appelé le Cachot, un ancien espace carcéral de quatorze pieds carrés que la famille
partageait avec une autre famille. Elle ne savait ni lire ni écrire, souffrait d'asthme
chronique et de malnutrition, et parlait principalement le dialecte gascon local plutét
que le frangais (Werfel, 1941).

Ce choix reflete un modéle biblique constant dans lequel Dieu choisit les faibles pour
confondre les forts (1 Corinthiens 1:27-29). Comme I'a écrit Saint Maximilien Kolbe :
« Pourquoi I'lmmaculée est-elle apparue précisément a Bernadette, une pauvre petite
bergére ? Pourquoi pas a une princesse, a une érudite, a une religieuse ? C'est parce
que Dieu résiste aux orgueilleux mais donne la gradce aux humbles » (Kolbe,
1933/2008, p. 147).

La pauvreté et I'humilité de Bernadette ont servi plusieurs fonctions théologiques
importantes. Premiérement, elles ont rendu la vérité surnaturelle de ses expériences
plus évidente — elle n'avait aucun moyen de connaitre la terminologie théologique
qu'elle a rapportée. Deuxiemement, son statut humble a démontré que les rencontres
avec le divin ne dépendent pas du statut social, de I'éducation ou du pouvoir terrestre,
mais de l'ouverture du cceur a Dieu. Troisiemement, son exemple a renforcé I'option
préférentielle de I'Eglise pour les pauvres et a montré que Dieu communique le plus
clairement avec ceux qui sont spirituellement pauvres et dépendants de la grace
divine.

Cette dimension de Lourdes s'aligne avec l'enseignement du Pape Frangois sur
limportance des périphéries et la centralité des pauvres dans la vie de I'Eglise.
Lourdes a été, selon les mots d'un théologien contemporain, « une révolution des
humbles » (L'Osservatore Romano, 2008, p. 9) dans laquelle les pauvres et les
malades sont devenus les destinataires privilégiés de la grace de Dieu.

De plus, la vie ultérieure de Bernadette a démontré une humilité et une abnégation
remarquables. Apres les apparitions, elle a rejoint les Sceurs de la Charité de Nevers,
ou elle a vécu une existence cachée de priére et de souffrance, refusant constamment
toute attention ou privilege spécial dus a ses visions. Elle a affirmé a plusieurs reprises
: « La Vierge ne m'a utilisée que comme un balai. Quand on a fini de balayer, on remet
le balai derriére la porte » (cité dans Laurentin, 1979, p. 234). Cette humilité profonde
témoigne de l'authenticité de ses expériences et exemplifie la vertu que Lourdes
appelle a cultiver dans tous les croyants.

© Simon Uttley, 2025. www.koin-ed.org 8



Dimensions ecclésiologiques : Lourdes comme lieu de
peélerinage et de rencontre sacramentelle

Lors de la treizieme apparition (1er mars 1858), Marie a ordonné a Bernadette : «
Allez dire aux prétres de faire construire ici une chapelle » et lors de la quinzieme
apparition (3 mars), elle a ajouté : « et qu'on y vienne en procession. » Cette demande
a établi Lourdes non seulement comme un lieu d'expériences mystiques privées, mais
comme un espace ecclésial public ou les sacrements seraient célébrés et ou la vie
liturgique de I'Eglise se déploierait.

La construction de la chapelle demandée — qui s'est finalement transformée en la
Basilique de I'lmmaculée Conception et plus tard en complexe de plusieurs basiliques
— a fait de Lourdes un lieu physique ou I'Eglise se rassemble pour la priére
communautaire, les sacrements et I'adoration. Aujourd'hui, Lourdes accueille environ
six millions de pelerins par an, ce qui en fait I'un des sites de pélerinage catholiques
les plus visités au monde (Sanctuaire de Notre-Dame de Lourdes, 2024).

L'importance sacramentelle de Lourdes ne peut étre surestimée. Le sanctuaire met
fortement l'accent sur le sacrement de la Réconciliation, avec des centaines de
confesseurs disponibles en plusieurs langues, facilitant la rencontre avec la
miséricorde divine que Marie a appelée a travers son message de pénitence. La
célébration quotidienne de I'Eucharistie, culminant dans la procession eucharistique
qui se déroule chaque aprés-midi pendant la saison des pelerinages, place le Christ
au centre de I'expérience de Lourdes.

De plus, les célebres piscines de Lourdes, ou les pélerins s'immergent dans I'eau de
la source, ont été interprétées comme ayant une signification sacramentelle. Bien que
I'eau elle-méme ne soit pas sacramentelle au sens technique, le rituel de baignade
dans les piscines peut étre vu comme une participation au mystére du baptéme et un
renouvellement des promesses baptismales. Comme ['affirme le Catéchisme de
I'Eglise catholique, « le Baptéme est le sacrement de la régénération par I'eau dans la
Parole » (CEC, 1994, § 1213). L'eau de Lourdes, bien que non sacramentelle, évoque
puissamment ce mystere baptismal central.

La pratique du pélerinage elle-méme revét une signification ecclésiologique profonde.
Comme l'a écrit le Pape Paul VI dans Marialis Cultus (1974), « Les sanctuaires
mariaux sont des lieux privilégiés ou les fideles en pélerinage vénérent la Mére de
Dieu et cherchent des graces particuliéres » (§ 4). Le pélerinage a Lourdes permet
aux fidéles d'exprimer physiquement leur voyage spirituel de conversion, reflétant la
vérité que la vie chrétienne elle-méme est un pélerinage vers la patrie céleste.

Lourdes a également joué un réle important dans le développement de la théologie
mariale et de la vie liturgique de I'Eglise. La pratique de la procession aux flambeaux
du soir, ou des milliers de pélerins marchent en priant le Rosaire et en chantant I'Ave
Maria, est devenue I'un des rituels les plus emblématiques et les plus émouvants du
catholicisme moderne. Cette procession incarne la nature communautaire de la foi
catholique et le role de Marie dans I'accompagnement des fidéles vers le Christ.

L'impact ecclésiologique de Lourdes s'étend au-dela du sanctuaire lui-méme. Des
milliers de répliques de la grotte de Lourdes existent dans les églises du monde entier,
diffusant le message de Lourdes et permettant aux catholiques qui ne peuvent pas

© Simon Uttley, 2025. www.koin-ed.org 9



voyager en France de participer a la spiritualité de Lourdes. Cette diffusion mondiale
a renforcé la dévotion mariale dans toute I'Eglise universelle et a servi de rappel
tangible de I'appel de Marie a la pénitence et a la priére.

Impact historique et influence continue

Les apparitions de Lourdes se sont produites a un moment d'importance historique
particuliére pour I'Eglise catholique et la société européenne. Le milieu du XIXe siécle
a été marqué par la montée du rationalisme, du matérialisme scientifique et de
I'anticléricalisme, notamment en France ou la Révolution francaise avait laissé un
héritage durable de scepticisme envers la religion (Aubert, 1975). Dans ce contexte,
Lourdes a servi de contre-témoignage puissant, offrant une preuve tangible de la
réalité surnaturelle a travers les apparitions de Bernadette et les guérisons
inexplicables qui ont suivi.

L'impact de Lourdes sur la piété catholique a été profond et multiforme. Les
apparitions ont déclenché un renouveau de la dévotion mariale dans toute I'Eglise
catholique, renforcant des pratiques telles que la priére du Rosaire, la consécration a
Marie et I'établissement de sanctuaires mariaux. Le sanctuaire de Lourdes est devenu
un modeéle pour l'organisation du pélerinage, avec ses services élaborés pour les
pélerins malades, son Hospitalité (bénévoles qui s'occupent des malades), et ses
célébrations liturgiques orchestrées.

D'un point de vue théologique, Lourdes a joué un rble crucial dans
I'approfondissement de la compréhension de I'Eglise du réle de Marie dans le mystére
du Christ et de I'Eglise. La définition de Marie comme « I'lmmaculée Conception » &
Lourdes a contribué au développement ultérieur de la mariologie, qui a culminé dans
la Constitution dogmatique du Concile Vatican Il Lumen Gentium (1964 ), chapitre VIII,
qui présente Marie comme un modéle et une mére de I'Eglise. Le Concile a enseigné
que « la maternité de Marie dans l'ordre de la grace continue sans interruption...
jusqu'a l'accomplissement éternel de tous les élus » (LG, 1964, § 62), une vérité que
les apparitions de Lourdes ont puissamment illustrée.

Lourdes a également eu un impact significatif sur la relation de I'Eglise avec la science
et la médecine. La création du Bureau Médical de Lourdes en 1883 a représenté une
tentative unique de soumettre les réclamations de guérisons miraculeuses a un
examen scientifique rigoureux. Ce bureau, composé de médecins de diverses
confessions religieuses (et de confessions diverses), a maintenu des normes élevées
pour la reconnaissance des miracles, exigeant que les guérisons soient instantanées,
complétes et médicalement inexplicables. Cette approche a démontré que la foi et la
raison ne sont pas opposées, mais peuvent coopérer dans la recherche de la vérité.

La canonisation de Bernadette Soubirous par le Pape Pie Xl le 8 décembre 1933 —
significativement le méme jour que la proclamation du dogme de I'Immaculée
Conception — a fourni |'approbation finale de I'Eglise a la fois de l'authenticité des
apparitions et de la sainteté héroique de Bernadette. L’état de son corps— son corps
reste intact depuis sa mort en 1879 — a été considéré comme un signe

© Simon Uttley, 2025. www.koin-ed.org 10



supplémentaire de la sainteté et une confirmation physique tangible de la réalité de
ses expériences mystiques.

Résumé : Signification doctrinale globale de Lourdes

Le tableau suivant résume comment les apparitions de Lourdes ont renforcé les
enseignements catholiques essentiels dans trois domaines principaux : la doctrine
théologique, la pratique dévotionnelle et le ministére pastoral.

Renforcement Impact dévotionnel Application pastorale
doctrinal

Confirmation du dogme Renouveau de la Ministére auprés des
de I'lmmaculée dévotion du Rosaire malades
Conception Augmentation de la Accent sur la
Théologie mariale pratique du pélerinage Réconciliation
renforcée Croissance de la Evangélisation par le
Accent sur Marie consécration mariale témoignage
comme Mediatrice Répliques de Lourdes Appel & la conversion et
Réaffirmation de dans le monde a la pénitence
I'efficacité sacramentelle

Conclusion

Les apparitions de Notre-Dame de Lourdes a Sainte Bernadette Soubirous
représentent un moment singulier de I'histoire catholique ou la révélation divine, la
confirmation doctrinale et la fécondité pastorale convergent. La validation surnaturelle
du dogme de I'lmmaculée Conception par une jeune paysanne sans éducation parlant
un langage théologique qu’elle ne pouvait pas comprendre constitue une preuve
puissante de l'intervention divine. Les messages délivrés a Lourdes — soulignant la
pénitence, la priére, la conversion et la construction d'une chapelle — ont
profondément influencé la spiritualité et la pratique catholiques pendant plus de 165
ans.

L’interprétation théologique de Lourdes par I'Eglise catholique démontre comment la
révélation privée, tout en n’ajoutant jamais au dép6t de la foi, peut illuminer et renforcer
la doctrine existante. Les apparitions ont renforcé la théologie mariale, la théologie
sacramentelle, la théologie de la souffrance et de la rédemption, et I'ecclésiologie. Le
sanctuaire de Lourdes, accueillant des millions de pélerins chaque année, témoigne
du pouvoir durable de ces apparitions pour inspirer la foi, favoriser la conversion et
apporter la guérison — a la fois physique et spirituelle.

L’humilité et la sainteté de Sainte Bernadette illustrent la vérité que Dieu choisit les
faibles et les humbles pour confondre les sages et les puissants (1 Corinthiens 1 :27).
Son témoignage constant sous interrogatoire, son refus de rechercher un gain

© Simon Uttley, 2025. www.koin-ed.org 11



personnel, et sa vie cachée de priere et de souffrance aprés les apparitions
témoignent tous de I'authenticité de ses expériences. Sa canonisation en 1933 par le
Pape Pie XI a confirmé la reconnaissance par I'Eglise de sa vertu héroique et des
fruits spirituels qui ont découlé de sa rencontre avec la Mére de Dieu.

A une époque marquée par la sécularisation et le scepticisme religieux, Lourdes
continue d’offrir un témoignage puissant de la réalité du surnaturel et de la vérité de
'enseignement catholique. Les guérisons médicalement inexplicables, les
innombrables conversions, I'approfondissement de la foi parmi les pélerins et la
dévotion durable centrée sur ce site indiquent tous I'action divine dans I'histoire
humaine. Comme I'a réfléchi le Pape Benoit XVI lors de son pélerinage de 2008 : «
Lourdes est un lieu ou Dieu touche les cceurs, ou la foi nait et renait, ou la priére
trouve son expression la plus authentique » (Benoit XVI, 2008).

La richesse théologique des apparitions de Lourdes continue de se déployer alors que
de nouvelles générations de croyants rencontrent 'appel de Marie a la pénitence, a la
priere et a la conversion. Les apparitions renforcent I'enseignement catholique non
pas en ajoutant de nouvelles doctrines, mais en confirmant, en illuminant et en
appliquant les vérités éternelles de I'Evangile aux besoins particuliers de chaque
époque. De cette maniére, Lourdes demeure un témoignage vivant de la foi de I'Eglise
et une source de grace pour tous ceux qui 'approchent avec des coeurs ouverts.

Simon Uttley

Références

Aubert, R. (1975). L’Eglise dans une société sécularisée. Darton, Longman & Todd.

Benoit XVI. (2008, 15 septembre). Homélie sur 'Esplanade du Sanctuaire de Notre-
Dame de Lourdes. Maison d’Edition du Vatican.

Catéchisme de I'Eglise catholique. (1994). Libreria Editrice Vaticana.

Catholic Encyclopedia. (2011). Immaculate Conception. New Advent.
https://www.newadvent.org/cathen/07674d.htm

Claude.ai pour faciliter I'analyse de la littérature

Concile de Trente. (1547). Décret sur les sacrements. Dans H. Denzinger (Ed.),
Enchiridion symbolorum (43¢ éd., pp. 844-870). Herder.

Diocése de Tarbes. (1862, 18 janvier). Mandement de Monseigneur I'Evéque de
Tarbes, portant sur les apparitions de la grotte de Lourdes [Lettre pastorale sur les
apparitions a la grotte de Lourdes]. Archives du Diocése de Tarbes.

Jean-Paul II. (1983, 15 aodt). Discours & Lourdes. Maison d’Edition du Vatican.

Jean-Paul Il. (1984, 11 février). Salvifici doloris : Lettre apostolique sur la
signification chrétienne de la souffrance humaine. Maison d’Edition du Vatican.

© Simon Uttley, 2025. www.koin-ed.org 12


https://www.newadvent.org/cathen/07674d.htm

Kolbe, M. (2008). L’auto-révélation de Marie & Lourdes. Dans P. Fehlner (Ed.), The
Kolbe reader (pp. 145-158). Academy of the Immaculate. (CEuvre originale publiée
en 1933)

L’Osservatore Romano. (2008, 20 aodt). 150 ans aprés les apparitions mariales de
Lourdes. L’'Osservatore Romano Weekly Edition en anglais, p. 9.

Laurentin, R. (1979). Bernadette de Lourdes : Une vie basée sur des documents
authentifies. Darton, Longman & Todd.

Laurentin, R. (1988). Lourdes : Documents authentiques (Vols. 1-7). Lethielleux.

Bureau Médical de Lourdes. (2025). Rapport statistique sur les guérisons
meédicalement inexplicables. Sanctuaire de Notre-Dame de Lourdes.

O’Connor, E. (Ed.). (1958). Le dogme de I'lmmaculée Conception : Histoire et
signification. University of Notre Dame Press.

Paul VI. (1974, 2 février). Marialis cultus : Exhortation apostolique sur la dévotion a
la Bienheureuse Vierge Marie. Maison d’Edition du Vatican.

Pie 1X. (1854, 8 décembre). Ineffabilis Deus : Constitution apostolique définissant le
dogme de I'lmmaculée Conception. Maison d’Edition du Vatican.

Pie XII. (1958, 2 juillet). Le pelerinage de Lourdes : Lettre encyclique sur le
centenaire des appatritions de Lourdes. Maison d’Edition du Vatican.

Sanctuaire de Notre-Dame de Lourdes. (2024). Statistiques annuelles de pelerinage
2024. Bureau de Communication du Sanctuaire.

Scotus, J. D. (1987). L'Immaculée Conception. Dans A. Wolter (Ed. & Trad.), Duns
Scotus sur la volonté et la moralité (pp. 163-179). Catholic University of America
Press. (CEuvre originale publiée vers 1300)

Soubirous, B. (1935). Les apparitions de Lourdes : Le propre récit de Bernadette.
Dans F. Trochu (Ed.), Sainte Bernadette Soubirous 1844-1879 (pp. 67-145).
Longmans, Green. (Témoignages originaux donnés en 1858)

Concile Vatican Il. (1964, 21 novembre). Lumen gentium : Constitution dogmatique
sur I’Eglise. Maison d’Edition du Vatican.

Werfel, F. (1941). Le Chant de Bernadette. Viking Press.

+++++++ bbb+

© Simon Uttley 2025

© Simon Uttley, 2025. www.koin-ed.org 13



